
opusdei.org

Vie de Marie (IX) :
Adoration des Rois
Mages

La tradition occidentale parle
de trois personnages auxquels
elle donne même un nom :
Melchior, Gaspard et Balthazar-
alors que dans d’autres
traditions chrétiennes il est dit
qu’ils étaient sept et même
douze.

03/01/2026

La Sainte Famille avait regagné
Bethléem. Dans les oreilles de Marie



et de Joseph, les paroles du vieillard
Siméon résonnaient encore. Peut-
être Marie se remémorait-elle les
textes de certains prophètes qui, en
parlant du Messie, son fils, affirment
que non seulement il serait Roi
d’Israël, mais qu’il recevrait
l’hommage de tous les peuples de la
terre.

Isaïe l’avait annoncé de façon
particulièrement éloquente : les
nations marcheront à ta lumière, les
rois à la clarté de ton aurore. Lève les
yeux et regarde autour de toi : tous se
rassemblent, ils viennent à toi (…). Tu
seras couvert d’une multitude de
cadeaux : chameaux, dromadaires de
Madian et d’Epha, tous viendront de
Saba chargés d’or et d’encens, et
feront l’éloge du Seigneur (Is 60, 3-6).

Cependant le temps passait de la
façon la plus normale. Rien ne
laissait présager un évènement hors
du commun. Jusqu’au jour où il se



produisit quelque chose
d’extraordinaire.

Après la naissance de Jésus à
Bethléem de Judée au temps du roi
Hérode, des Mages arrivèrent d’Orient
à Jérusalem et demandèrent : Où est le
Roi des Juifs qui vient de naître ? Nous
avons vu son étoile en Orient et nous
sommes venus l’adorer (Mt 2, 1-2).
Saint Mathieu précise qu’en
entendant cette question, le roi
Hérode fut bouleversé, et tout
Jérusalem avec lui (Mt 2, 3).

Nous savons peu de choses de ces
personnages. Toutefois, le texte de
l’évangile offre quelques certitudes :
il s’agissait de voyageurs venus de
l’Orient, où ils avaient découvert une
étoile qui avait un éclat
extraordinaire, ce qui les avait
incités à quitter leurs maisons et à
partir à la recherche du Roi des juifs.
Tout le reste, -leur nombre, leur pays
d’origine, la nature de la lumière



céleste, le chemin qu’ils
empruntèrent-, n’est que conjecture,
plus ou moins fondée.

La tradition occidentale parle de
trois personnages, auxquels elle
donne même un nom-Melchior,
Gaspard et Balthazar-, alors que pour
d’autres traditions chrétiennes ils
sont sept, et même douze. Le fait
qu’ils arrivaient d’Orient évoque les
régions lointaines au-delà du
Jourdain : le désert syrio arabique, la
Mésopotamie, la Perse. Un épisode
historique avéré penche en faveur de
la Perse . Quand, au début du VIIème
siècle, le roi perse Khosrau envahit la
Palestine, il détruisit toutes les
basiliques que la piété chrétienne
avait édifiées en mémoire du
Sauveur, sauf une : la Basilique de la
Nativité, à Bethléem. Et ceci pour une
raison simple : à l’entrée de celle-ci
figurait la représentation de
personnages portant des vêtements



persans, rendant hommage à Jésus
dans les bras de sa mère.

Le mot mages, par lequel les désigne
l’Évangile, n’a rien à voir avec ce
qu’on entend par ce terme
aujourd’hui. Ce n’était pas des gens
qui s’adonnaient à la magie, mais des
personnes cultivées qui
appartenaient très probablement à
une caste dont les membres
étudiaient les phénomènes célestes,
disciples de Zoroastre, déjà connus
de nombreux auteurs de la Grèce
classique. Par ailleurs, il est prouvé
que l’attente messianique d’Israël
était connue dans les régions
orientales de l’Empire Romain, et
même à Rome. Il n’est donc pas
étrange que des savants appartenant
à la caste des mages, découvrant un
astre d’un éclat extraordinaire, aient
vu en lui – éclairés intérieurement
par Dieu- comme un signe de la
naissance du Roi des Juifs tant
attendu.



La piété populaire établit un lien
presque immédiat entre la naissance
de Jésus et l’arrivée des Mages en
Palestine, mais on ne sait pas avec
précision à quelle époque elle a eu
lieu. ; certes nous savons qu’Hérode,
se sentant menacé, leur demanda de
préciser quand l’étoile était apparue
(Mt 2, 7). Il interrogea ensuite les
Docteurs de la Loi pour savoir où le
Messie était né, et les scribes
répondirent par une citation du
prophète Michée : toi, Bethléem, terre
de Juda, tu n’es certainement pas la
plus petite des villes de Juda ; car de
toi sortira un chef qui sera le berger
de mon troupeau, Israël (Mt 2, 6).
Usant de tromperie, Hérode envoya
les Mages à Bethléem : allez,
renseignez-vous bien au sujet de
l’enfant ; quand vous l’aurez trouvé,
prévenez-moi pour que moi aussi
j’aille l’adorer (Mt 2, 8). Son intention
était tout autre, il se proposait
d’assassiner tous les enfants mâles de
moins de deux ans de la ville et des



environs, pour être sûr que celui qui
-d’après son intelligence limitée-
venait lui disputer le trône, était bien
mort. On peut déduire de ces faits
que l’arrivée des Mages eut lieu un
certain temps après la naissance de
Jésus ; peut-être un an, un an et
demi.

Ayant reçu cette information, les
Mages se rendirent en hâte à
Bethléem, pleins de joie de voir
réapparaître l’étoile qui avait
mystérieusement disparu à
Jérusalem. Ce fait plaide en faveur de
la supposition selon laquelle l’astre
qui les guidait n’était pas un
phénomène naturel-une comète, une
conjonction sidérale, etc, comme on a
tenté bien des fois de le démontrer-,
mais un signe surnaturel donné par
Dieu à ces hommes choisis et à eux
seuls.

Dès leur sortie de Jérusalem,-
continue Saint Mathieu-, l’étoile qu’ils



avaient vue en Orient se plaça devant
eux, et s’arrêta à l 'endroit où était
l’Enfant. En entrant dans la maison,
ils virent l’Enfant et Marie, sa Mère ;
et se prosternant, ils l’adorèrent .
Ensuite ils ouvrirent leurs coffres et
lui offrirent des présents : de l’or, de la
myrrhe, et de l’encens (Mt 2, 9-11).

Les cœurs de Marie et Joseph se
remplirent certainement de gratitude
et de joie. De joie parce que les
annonces prophétiques au sujet de
Jésus commençaient à se réaliser ; de
reconnaissance parce que les
présents de ces hommes généreux –
prédécesseurs dans la foi des
chrétiens issus des Gentils-
contribuèrent probablement à
alléger une situation économique
précaire. Marie et Joseph ne purent
rien leur offrir en retour. Eux
cependant se sentirent suffisamment
récompensés par le regard et le
sourire de Jésus, qui illumina de
nouveau leurs âmes, et par les



douces paroles de remerciement de
Marie, sa Mère.

LA VOIX DU MAGISTÈRE

« L’arrivée des Mages d’Orient à
Bethléem pour adorer le Messie
nouveau-né, est le signe de la
manifestation du Roi universel aux
peuples et à tous les hommes qui
cherchent la vérité. C 'est le début
d’un mouvement inverse à celui de
Babel : de la confusion à la
compréhension, de la dispersion à la
réconciliation. Par conséquent nous
découvrons un lien entre l’Épiphanie
et la Pentecôte : si la naissance du
Christ, la Tête, est aussi la naissance
de l’Église, son corps, nous voyons
dans les Mages les peuples qui
rejoignent Israël, annonçant le grand
signe de « l’Église polyglotte »
réalisée par l’Esprit Saint cinquante
jours après Pâques.

»L’amour fidèle et tenace de Dieu qui
maintient toujours son alliance de



génération en génération. C’est là le
mystère dont parle Saint Paul dans
ses épîtres et dans le passage de
l’épître aux Éphésiens qui vient
d’être lu. L’Apôtre affirme qu’il a eu
connaissance de ce mystère « par
révélation »( Ef 3, 3), et qu’il est
chargé de le faire connaître.

»Ce « mystère » de la fidélité de Dieu
constitue l’espérance de l’histoire. Il
se heurte assurément à des forces de
division et de scandale, qui déchirent
l’humanité à cause du péché et du
conflit des égoïsmes. Dans l’histoire,
l’Église est au service de ce « mystère
» de bénédiction pour l’humanité
tout entière . Dans ce mystère de la
fidélité de Dieu, l’Église ne fait
qu’accomplir totalement sa mission
quand elle reflète la lumière du
Christ Seigneur, venant ainsi en aide
aux peuples du monde entier par le
chemin de la paix et de l’authentique
progrès (…).



»Avec Jésus-Christ, la bénédiction
d’Abraham s’est étendue à tous les
peuples, à l’Église universelle en tant
que nouvel Israël qui accueille en
son sein l’humanité entière. Et
pourtant, même aujourd’hui ce que
disait le prophète est toujours vrai : «
Une épaisse nuée recouvre les
peuples » et notre histoire . En effet,
on ne peut pas dire que la
globalisation soit synonyme d’ordre
mondial ; tout au contraire . Les
conflits pour avoir la suprématie
économique et le monopole des
ressources énergétiques, des
matières premières et de l’eau,
rendent difficile le travail de ceux
qui , à tous les niveaux, luttent pour
construire un monde juste et
solidaire.

Il faut une plus grande espérance,
qui préfère le bien commun de tous
au luxe de quelques-uns et à la
misère de beaucoup. « Cette grande
espérance ne peut être que Dieu, (…)



mais pas n’importe quel dieu, le Dieu
qui a un visage humain » (Spe salvi,
31), le Dieu qui s’est manifesté dans
l’Enfant de Bethléem et dans le
Crucifié Ressuscité ».

Benoît XVI (XXIe siècle). Homélie pour
la solennité de l’Épiphanie, 6-1-2008.

*****

LA VOIX DES PÈRES DE L’ÉGLISE

« La Providence miséricordieuse de
Dieu, ayant décidé de venir à la fin
des temps secourir le monde
moribond, décida par avance dans le
Christ de sauver tous les peuples(…).
Cette ineffable miséricorde s’est
manifestée, bien-aimés, quand
Hérode régnait sur les Juifs. S’en était
fini de la légitime succession des rois,
les prêtres n’avaient plus d’autorité,
un étranger détenait le pouvoir
souverain. C’est pourquoi la venue
du vrai Roi avait l’appui des paroles
de cette prophétie : ni le sceptre ni le



bâton entre ses pieds ne manqueront
à Juda jusqu’à ce que vienne celui à
qui ils appartiennent, et c’est à lui que
les peuples obéiront (Gn 49, 10. Il
s’agissait de ces peuples dont la
descendance innombrable avait été
promise en d’autres temps au saint
patriarche Abraham, descendance
qui ne serait pas engendrée par une
semence charnelle, mais par la
fécondité de la foi ; descendance
comparée à la multitude des étoiles,
pour que le père des nations attende
une postérité non pas terrestre mais
envoyée du ciel(…).

»Instruits par ces mystères de la
grâce divine, bien-aimés, célébrons
donc avec une sage allégresse le jour
de nos prémices et le début de la
vocation des païens. Remercions
Dieu dans sa miséricorde qui, selon
les mots de l’Apôtre, nous a permis de
prendre notre part à l’héritage des
saints dans le royaume de la lumière,
qui nous a arrachés au pouvoir des



ténèbres et nous a transportés au
royaume du Fils de son amour (Col 1s,
12-13). En effet, comme l’avait
annoncé Isaïe, le peuple qui marchait
dans les ténèbres a vu une grande
lumière ; sur ceux qui habitaient le
pays de l’ombre de la mort une
lumière a resplendi (Is 9, 2). C’est
pourquoi lui-même dit au Seigneur : 
tu appelleras des peuples qui te sont
inconnus, et des peuples qui ne te
connaissent pas accourront vers toi
(ibid., 55, 5). Abraham a vu ce jour et
s’est réjoui (cf. Jn 8, 56) quand il a su
que ses enfants dans la foi seraient
bénis dans leur descendance, c’est-à-
dire dans le Christ, et il a compris
dans la foi qu’il serait le futur père
de tous les peuples (cf. Rm 4, 18) ».

Saint Léon le Grand (Ve siècle).
Homélie en la solennité de l’Épiphanie,
3.

*****



« Peut-être que quelqu’un s’étonne et
se demande : Comment les Mages
ont-ils pu reconnaître la naissance
du Sauveur grâce à une simple
étoile ? En premier lieu, il faut dire
qu’il s’agit d’un don que leur a
accordé le Seigneur. En second lieu,
on lit dans les livres de Moïse que
déjà Balaam était une sorte de
prophète des païens. En effet, il a
prédit - dans la mesure où il était
capable de le faire- la venue du
Christ et son incarnation grâce à une
vierge. Il a prophétisé en ces termes :
une étoile naîtra de Jacob, et d’Israël
se lèvera un homme ( Nm 24, 17). C’est
pourquoi il semble que les Mages
soient issus de la descendance de
Balaam (…). A la vue de l’étoile
nouvelle, les Mages ont
immédiatement cru , car ils ont
compris qu’ils étaient appelés à
accomplir la prophétie de leur
ancêtre (…). Le prophète Balaam
avait vu en esprit cette étoile qu’eux-
même purent voir de leurs yeux, et



c’est ainsi qu’ils parvinrent à la foi.
Lui avait prédit la venue de Jésus ;
eux, après sa naissance, le
regardèrent avec les yeux de la foi ».

Saint Chromace d’Aquilée (IVe siècle).
Commentaire de l’Évangile de Saint
Mathieu, IV, 1.

*****

« A mon avis, il est évident qu’il ne
s’agissait pas d’une étoile ordinaire ;
et de plus, que ce n’était pas une
vraie étoile, mais une force invisible
qui prit l’apparence d’une étoile, j’en
veux pour preuve la trajectoire
qu’elle a suivie. En effet, il n’existe
aucune étoile qui suive le chemin
que celle-ci a emprunté. Le soleil, la
lune et tous les astres se déplacent
d’est en ouest, nous le constatons,
par contre celle-ci allait du nord au
sud, ce qui correspond à la position
de la Perse par rapport à la Palestine.



»En second lieu, on peut prouver la
même chose quant au temps. Non
seulement on la voyait la nuit, mais
aussi en plein jour et au moment où
le soleil est le plus haut. Aucune
étoile n’a une telle vertu ; même la
lune ne le peut pas : même si elle
dépasse tellement toutes les étoiles,
dès que brillent les rayons du soleil,
elle se cache et disparaît. L’étoile des
Mages au contraire, par la
supériorité de son éclat a vaincu les
rayons du soleil et a brillé en même
temps que leur lumière.

»Troisième preuve : l’étoile des
Mages apparaissait et disparaissait.
Durant leur voyage , elle les a
effectivement guidés ; et puis dès
leur arrivée à Jérusalem, elle a
disparu. Et enfin, quand après avoir
informé Hérode du but de leur
voyage ils quittèrent celui-ci et se
remirent en marche, elle réapparut à
leur yeux. Tout cela n’a rien à voir
avec la trajectoire d’une étoile, mais



avec une puissance rationnelle.
C’était une étoile qui n’avait pas de
trajectoire propre, quand les Mages
bougeaient, elle aussi ; quand ils
s’arrêtaient, elle s’arrêtait, se
conformant toujours à ce qui
convenait. Elle était comme la
colonne de fumée qui avait guidé les
Juifs dans le désert, les faisant
installer ou déplacer leur
campement, selon les conditions.

»La quatrième preuve évidente tient
à la façon dont elle leur montra le
lieu où était l’Enfant . En effet, tout
en le leur montrant, elle n’est pas
restée en haut dans le ciel , ils
n’auraient pas pu le repérer de la
sorte, elle est descendue jusqu’en
bas. Vous comprendrez parfaitement
qu’une étoile ne pourrait repérer un
lieu si petit, une pauvre chaumière
sans doute, et encore moins le petit
corps d’un nouveau-né (…). C’est en
effet ce que laisse entendre
l’évangéliste quand il dit : voici que



l’étoile les guidait, quand elle arriva
au lieu où se trouvait l’Enfant, elle s’y
posa (Mt 2, 9).

»Vous voyez donc combien
d’arguments prouvent que cette
étoile n’était pas une étoile ordinaire,
son apparition n’a rien à voir avec
les exigences de l’horoscope profane
».

Saint Jean Chrisostome (IVe siècle).
Homélies sur l’Évangile de Saint Marc,
VI.

LA VOIX DES SAINTS

« Et ouvrant leurs trésors, ils lui
offrirent des présents : de l’or, de la
myrrhe, de l’encens (Mt 2, 11).
Arrêtons- nous un peu pour
comprendre ce passage du Saint
Évangile. Comment se fait-il que
nous, qui ne sommes rien, qui ne
valons rien, fassions des offrandes à
Dieu ? (…).



»Mais le Seigneur sait bien que
donner est une preuve d’amour, et
Lui-même nous montre ce qu’il
désire de nous. Les richesses
l’indiffèrent, tout comme les produits
et les animaux de la terre, de la mer,
des airs, tout cela lui appartient ; il
veut quelque chose d’intime, qu’il
faut lui remettre en toute liberté : 
mon enfant, donne-moi ton cœur (Prv
32, 26)

Vous voyez ? Il ne veut pas de
partage , il veut tout. Il ne recherche
pas ce qui nous appartient, c’est nous
qu’il veut. C’est là , et là seulement,
l’origine de tous les autres présents
que nous pouvons offrir au Seigneur.

»Donnons-lui donc de l’or ; l’or fin de
l’esprit de détachement des richesses
et des biens matériels. N’oublions pas
que ce sont là de bonnes choses,
qu’elles viennent de Dieu. Mais le
Seigneur veut que nous en fassions



usage, sans impliquer notre cœur,
pour le bien de l’humanité (…).

"Offrons-lui de l’encens : le désir, qui
monte vers le Seigneur, de mener
une vie noble, qui répande le bonus
odor Christi (2 Cor 2, 15) le parfum
du Christ. Imprégner nos paroles et
nos actions de bonus odor, c’est
semer de la compréhension, de
l’amitié. Que notre vie accompagne
celle d’autrui, que personne ne soit
ou ne se sente seul. Notre charité doit
s’accompagner d’affection, de
chaleur humaine (…)."

"Et avec les Rois Mages, offrons aussi
la myrrhe, le sacrifice qui doit
toujours être présent dans la vie
chrétienne. La myrrhe nous rappelle
la Passion du Seigneur : sur la Croix
on lui donne à boire de la myrrhe
mêlée à du vin (cfr. Mc 15, 23), et on
enduit son corps de myrrhe avant de
l’ensevelir (Jn 19, 39). Mais ne pensez
pas qu’en réfléchissant sur la



nécessité du sacrifice et de la
mortification on ajoute une note de
tristesse (…). Il n’y a ni pessimisme ni
aigreur d’esprit dans la
mortification. Celle-ci n’a pas de
valeur sans la charité : c’est pourquoi
nous devons rechercher des
mortifications qui, tout en nous
détachant noblement des choses de
la terre, ne blessent pas pour autant
ceux qui partagent notre vie. Le
chrétien ne saurait être ni un
bourreau ni un misérable ; c’est un
homme qui sait aimer en actes, qui
prouve son amour par la pierre de
touche de la douleur."

Saint Josémaria Escrivá de Balaguer
(XXe siècle). C’est le Christ qui passe,
nn. 35-37.

*****

LA VOIX DES POÈTES

Ô Rois qui cherchez des étoiles,



n’en cherchez plus désormais,

car là où brille le soleil, les étoiles
n’ont pas de lumière.

Vous en recherchez une seule, mais
votre science des autres astres vous a
fait suivre ce Soleil nouveau-né

que vous adorez et servez
aujourd’hui.

Et puisque par des lumières si belles
leur roi se manifeste,

d’étoile en étoile,

je parie que vous avez vu le Christ

rois qui les recherchez .

L’une d’elles vous a menés au Soleil
présent

qui brille pour nous tous.

Comme il est admirable



qu’à la recherche du Soleil levant,
vous tourniez le dos à l’Orient.

L’étoile s’est immobilisée

montrant le Soleil ; mais une autre
encore vous guide,

puisque vous avez vu Marie :

ne cherchez plus aucune étoile.

C’est l’étoile divine

que Jacob a uni au Soleil Christ

elle est le chemin qui mène au Soleil

a peine l’a-t-on vue, on la reconnaît
et on la contemple.

Marie déjà la révèle

par la lumière de l’Enfant, Lui le
saint Soleil de justice, ce pourquoi il
brille tant car là où est le soleil, il est.
Par les yeux de Marie

il va vers la lumière céleste



que l’Enfant lui-même lui envoie

il est le « cristal » du Christ

l’aurore en qui naît le jour .

Du ciel les belles lumières

de ses yeux peuvent les voir,

les autres en sont les dépouilles

car là où se trouvent ses yeux,

les étoiles n’ont pas de lumière.

Lope de Vega ( >XVIe-XVIIe siècles) .
Bergers de Bethléem, IV.

J.A. Loarte

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-fr/article/vie-de-marie-ix-
adoration-des-rois-mages/ (03/01/2026)

https://opusdei.org/fr-fr/article/vie-de-marie-ix-adoration-des-rois-mages/
https://opusdei.org/fr-fr/article/vie-de-marie-ix-adoration-des-rois-mages/
https://opusdei.org/fr-fr/article/vie-de-marie-ix-adoration-des-rois-mages/

	Vie de Marie (IX) : Adoration des Rois Mages

