
opusdei.org

Va, et toi aussi, fais
de même (IV) :
Appelés à écouter

Dans un monde où la
communication est une valeur
en hausse, à portée de clic, il
peut être de plus en plus
difficile de vraiment dialoguer.
Les chrétiens ont, sur ce point
aussi, l’exemple de Jésus, qui va
à la rencontre de ceux qui
pensent autrement et qui
accueille les gens sans se
soucier de désaccords ou
d’erreurs.



02/04/2024

Les Évangiles rapportent plusieurs
dialogues entre Jésus et des
personnes de toutes sortes, et nous
pouvons en imaginer encore bien
d’autres. L’un des plus émouvants est
sa conversation seul à seul avec la
samaritaine, près d’un puits. En
revenant de la ville où ils étaient
allés chercher des provisions, les
apôtres sont surpris de trouver le
Maître en train de parler avec une
femme. Celle-ci était allée toute seule
chercher de l’eau en plein midi, au
lieu d’y aller avec les autres femmes
de la ville, à la fraîche. Elle-même est
surprise qu’Il lui adresse la parole,
étant donné que, comme l’explique
l’évangéliste, « les juifs n’ont pas de
relations avec les samaritains » (Jn 4,
9). Dans cette scène, Jésus nous
apprend à nous intéresser à tous.
Avec une tendresse infinie, il la guide



doucement vers la vérité. Il n’ignore
pas ses croyances erronées ni ses
actes de pécheresse, mais il ne la
condamne pas non plus, ne l’accuse
pas, ne tente pas de l’influencer. En
reconnaissant la foi qu’ils ont en
commun et en écoutant son
explication de ce qu’elle-même croit,
il répond simplement en témoignant
de la vérité de la révélation et,
surtout, de la dignité et de la valeur
de chaque personne.

Une conversation en tête à tête

Peut-être avez-vous déjà fait une
expérience semblable : être écouté et
pris au sérieux par quelqu’un, alors
même que vos opinions divergent.
Cette personne vous a-t-elle peut-être
permis d’exprimer et d’expliquer
votre pensée, en écoutant
attentivement votre point de vue,
sans vous interrompre ni
s’impatienter. Peut-être a-t-elle posé
des questions qui, même si elles



étaient provocantes et provenaient
clairement d’une attitude différente
de la vôtre, étaient exprimées avec
un grand respect et un vrai intérêt,
preuve d’une écoute attentive.

Il se peut que vous ayez été touché
par sa disposition à changer
d’opinion, à apprendre à partir de ce
que vous aviez à dire ; par le fait de
voir qu’une personne peut avoir ses
propres idées et en même temps les
défendre avec humilité et un certain
humour qui invitent à un climat de
respect mutuel. Ce n’est pas que
votre interlocuteur n’ait pas
d’opinion sur le sujet, ce n’est pas
qu’il changerait son avis pour
tomber d’accord avec le vôtre, c’est
qu’il vous a montré de l’estime : il a
montré que vous aviez de
l’importance à ses yeux, même s’il ne
vous a pas convaincu d’autre chose.
Cette attitude peut même vous avoir
donné un nouvel élan, non
seulement pour former et exprimer



vos propres jugements, mais
également pour faire que vos
croyances puissent être confrontées
à celles d’autres personnes. En étant
écouté, vous vous êtes senti incité à
écouter les autres. Le vrai dialogue
est contagieux.

Peut-être la conversation portait-elle
sur quelque chose sans importance,
l'intérêt de telle ou telle série
télévisée, par exemple. Vous en êtes
un grand fan, mais, avec beaucoup
de tact, l’autre personne a réussi à
exprimer avec délicatesse son
désaccord, sans que vous vous soyez
senti insulté. Il se peut que le sujet ait
été plus sérieux, politique ou
économique. Il y a de nombreuses
façons d’organiser la société :
développer et promouvoir ce que
nous pourrions appeler la sphère «
temporelle » est le signe d’une
maturité humaine salutaire, mais
pouvoir écouter et apprendre à
partir de la position d’autres



personnes c’est encore mieux . Il y a
des problèmes qui dépassent le
temporel, comme les questions
religieuses ou éthiques. Si ce fut là
votre sujet de conversation, alors une
vérité objective était vraiment en jeu.
Mais d’une façon ou d’une autre,
votre interlocuteur a montré un
désaccord paisible, et il a également
fait preuve de considération envers
ce que vous même aviez à dire.

Quel que soit le sujet en question,
cette personne vous a montré la
vérité la plus importante : vous avez
de l’importance, de la valeur, vous
êtes aimé. « Nous ne sommes pas le
produit accidentel et dépourvu de
sens de l’évolution. Chacun de nous
est le fruit d’une pensée de Dieu.
Chacun de nous est voulu, chacun est
aimé, chacun est nécessaire. »[1]. Le
fait que chaque personne est créée
par amour est la première vérité que
nous sommes appelés à partager. En
parlant de cette belle réalité de la



dignité humaine, la constitution 
Gaudium et Spes explique : « 
[L’homme] existe, c’est que Dieu l’a
créé par amour et, par amour, ne
cesse de lui donner l’être ; et l’homme
ne vit pleinement selon la vérité que
s’il reconnaît librement cet amour et
s’abandonne à son Créateur. »[2].

Dialogue : ensemble en marche
vers la vérité

Le vrai dialogue est établi lorsque
deux personnes qui parlent entre
elles cherchent la vérité. Chacun a sa
propre perspective et sa propre
expérience, et même si chacun
campe sur des convictions fortes, le
dialogue ne construit pas de murs, au
contraire, il se caractérise par
l’ouverture à l‘autre et le désir
d’apprendre de lui. La raison en est
que le vrai dialogue provient du
désir de s’approcher de plus en plus
de la vérité, et si possible avec les
autres.



Nous ne nous impliquons pas dans le
dialogue pour défendre nos opinions
ni pour convaincre d’autres
personnes, mais pour cheminer
ensemble vers la vérité. Comme l’a
dit le pape François lors de la
Journée Mondiale des
Communications : « Nous avons
besoin de résoudre les différences
grâce à des formes de dialogues qui
nous permettent de grandir dans la
compréhension et le respect. La
culture de la rencontre implique que
nous soyons disposés non seulement à
donner, mais aussi à recevoir des
autres »[3]. Ce qui veut dire être prêts
à recevoir toute lumière qui
viendrait de l’autre personne, soit
qu’elle contribue positivement à
notre connaissance, soit qu’elle
révèle une faille dans notre attitude
dont nous n’étions pas conscients. « 
Et c’est en essayant de comprendre les
autres, de réaliser leurs points de vue,
que l’on on découvre des aspects vrais
que nous n’avions pas pris en



considération, les propositions
s’affinent, et en définitive, on est
mieux compris des autres. Si, en
revanche, le travail de communication
ignore les questions ou les doutes
d’autrui, le monologue l’emporte sur
le dialogue »[4].

Curieusement, le premier
commandement, tant dans la loi
juive que dans l’enseignement de
Jésus aux chrétiens, commence avec
un verbe impératif qui précède le
commandement lui-même : « Écoute,
Israël » (Dt 2, 4 et Mc12, 19). L’amour
de Dieu et l’amour des autres
impliquent nécessairement d’ouvrir
les oreilles, d’être attentifs à la parole
de Dieu et aux besoins de ceux qui
nous entourent.

Si la vérité elle-même est notre motif
le plus fort pour entamer un
dialogue, nous ne pouvons jamais
négliger l’une des plus grandes
vérités qui soient : l’amour de Dieu



pour la personne avec laquelle nous
sommes en train de parler. Si grand
que soit le bien que nous espérons
faire en convaincant quelqu’un de la
vérité sur n’importe quel sujet en
particulier, nous ne pouvons le faire
au détriment de la vérité sur sa
dignité en tant que personne.
Indépendamment de l’objet de la
discussion, notre respect envers les
autres ne peut dépendre du fait qu’ils
soient d’accord avec nous.

Notre façon de traiter les autres en
dit plus que n’importe quel argument
et devrait mettre en évidence leur
dignité personnelle en tant
qu’enfants de Dieu. « L’être humain
doit être respecté avec une dévotion
religieuse. Nous devons nous traiter
les uns les autres avec ce sentiment de
crainte respectueuse que nous
éprouvons quand nous sommes en
présence du sacré, parce que c’est ce
que nous sommes, nous autres êtres



humains : des êtres créés à l’image de
Dieu »[5].

La responsabilité d’être libres

Cette réalité de la dignité humaine
est la base même de la liberté, y
compris la liberté d’opinion et
d’expression et aussi la liberté
religieuse et la liberté de conscience.
C’est précisément parce que chaque
personne est créée comme un être
unique, jouissant également de sa
propre liberté humaine, que nous
pouvons avoir des désaccords les uns
avec les autres sur ce que nous
tenons pour vrai. Le fait que cette
liberté engendre une grande
diversité d’opinions et d’approches
sur les choses met en évidence que
l’être humain est, d’une certaine
façon, transcendant, et qu’il n’est
déterminé par aucun élan basique ou
par un instinct que nous aurions en
commun.



« Lorsque l’on comprend à fond la
valeur de la liberté, lorsque l’on aime
passionnément ce don divin de l’âme,
on aime le pluralisme que la liberté
implique »[6]. La diversité est quelque
chose dont on doit se réjouir dans la
mesure où c’est une expression de la
liberté, car la liberté elle-même doit
être aimée et protégée.

Paradoxalement, cette liberté, qui
naît de notre dignité humaine, est
une liberté que nous sommes obligés
d’utiliser de par notre nature même,
parce que nous sommes « doués de
raison et de volonté libre, et, par suite,
pourvus d’une responsabilité
personnelle »[7]. Nous pouvons et
nous devons prendre position dans
les nombreuses « choses laissées par
Dieu à la libre discussion des hommes
[…] par exemple, par rapport aux
diverses options philosophiques,
économiques ou politiques, aux
courants artistiques et culturels, aux
problèmes de la vie professionnelle ou



sociale, etc. »[8]. Sur ces questions,
saint Josémaria encourageait
toujours les catholiques à défendre « 
la liberté personnelle, que possèdent
les laïcs, de prendre, à la lumière des
principes énoncés par le Magistère,
toutes les décisions concrètes d’ordre
théorique ou pratique que chacun juge
en conscience les plus appropriés et
les plus conformes à ses convictions
personnelles et avec ses aptitudes
humaines»[9].

C’est là une liberté dont tous
disposent, mais elle appartient de
façon spéciale aux laïcs, dont les
différentes vocations personnelles
ont en commun la mission de
sanctifier le monde de l’intérieur. À
nous qui sommes des chrétiens
ordinaires, Dieu nous parle à travers
les circonstances et les relations de
notre vie quotidienne, et nous
partageons cette vérité avec les
autres à travers nos conversations,
nos amitiés, notre travail, plaçant



ainsi le Christ au sommet de toutes
les activités humaines. Toutefois, ces
activités du domaine séculier, de par
leur nature, peuvent souvent être
menées à bien de différentes
manières, également valables, à
condition qu’elles soient compatibles
avec la vérité. « Le chrétien doit
reconnaître la légitime multiplicité et
diversités des opinions temporelles
»[10]. Ou, comme aimait à le répéter
saint Josémaria, « il n’y a pas de
dogme dans les choses temporelles
»[11].

Où que Dieu nous ait placés, nous
pouvons être sûrs de trouver des
personnes pleines de bonté,
catholiques ou pas, qui proposent des
solutions et des éclairages différents,
mais tout aussi légitimes, pour
promouvoir le bien commun. Bien
entendu cela ne signifie pas que nous
devions simplement adopter les idées
de notre prochain sans réfléchir, ou
pire encore, n’adopter aucune



position. Ce serait mépriser notre
propre liberté et priver le monde de
la contribution que nous pourrions
apporter. De plus, si nous ne
contribuons pas à la grande diversité
des opinions qui vont dans le sens de
la vérité, celles qui s'en éloignent
peuvent se répandre davantage et
faire encore plus de bruit. « Nous
autres, enfants de Dieu, citoyens de la
même catégorie que les autres, devons
participer sans peur à toutes les
activités et à toutes les organisations
honorables des hommes, pour que le
Christ y soit présent. Notre Seigneur
nous demandera des comptes précis,
si par paresse ou par facilité, chacun
de nous, librement, n’a pas à cœur
d’intervenir dans les actions et dans
les décisions humaines, dont
dépendent le présent et l’avenir de la
société »[12]. Nous sommes libres et
responsables de participer aux
débats du monde qui nous entoure,
d’établir et de faire valoir notre



propre position, au même titre que
notre prochain.

Liberté et erreur

Cette liberté intervient dans tout
dialogue entre des personnes, même
quand la vérité est en jeu. Nous
avons la chance d’être des êtres
libres et intelligents, et la «
malchance » d’avoir une intelligence
limitée, ce qui fait que lorsque nous
affrontons des questions
contingentes, difficiles, ou qui
dépendent du temps, de l’espace ou
de la sensibilité humaine, il en
résulte une grande variété
d’opinions.

C’est la liberté qui nous permet de
penser que la glace à la vanille est
meilleure que la glace au chocolat,
ou qu’une démocratie vaut mieux
qu’une monarchie. Cependant, elle
peut aussi nous permettre de croire
en quelque chose qui est
objectivement faux, par exemple que



la vengeance est justifiée ou même
que Dieu n’existe pas. L'usage de la
liberté peut être à la racine de
l’ignorance et de l’erreur puisque
nous pouvons faire un mauvais
usage de ce grand cadeau. Dans ce
cas, cependant, les différences au
sujet de ce que nous savons ou de ce
que nous croyons ne sont pas qu’une
expression de liberté, elles peuvent
aussi être une manifestation des
limites humaine, et parfois du péché.
C’est la liberté que nous aimons, et
non pas la différence pour la
différence. Devrions-nous vraiment
défendre la liberté même quand
nous savons qu’elle pourrait
conduire à l’erreur, voire au péché ?
Dans les faits, Dieu lui-même a aimé
notre liberté au point de nous laisser
libres même quand nous nous
persistons volontairement dans
l’erreur.

Il est important de réaliser que
l’essence de la liberté ne consiste pas



en la possibilité de se tromper. Nous
pourrions même tomber dans la
tentation de faire le contraire de ce
que nous savons être bon, pour
tenter d’affirmer notre
indépendance. Toutefois, la vraie
liberté est celle qui trouve la vérité et
qui agit en conséquence. Le contraire
nous fait tomber dans des
attachements qui nous empêchent de
voir, de choisir et de mettre à profit
ce qui est vrai et bon.

Par conséquent, aimer et défendre la
liberté de chacun -non seulement
d'avoir une opinion que nous ne
partageons pas, mais aussi pour
persister dans une croyance erronée
– ce n’est pas la même chose que
d’aimer ou de défendre l’erreur en
soi. Le relativisme moral consiste à
feindre qu’il n’y a pas de vérité et
que par conséquent ce que l’on pense
n’a pas vraiment d’importance, ou
que tout se vaut, l'important étant
que chacun pense comme il le veut.



Nous pourrions être tentés de penser
que l’attitude charitable face aux
différences c’est d’être indifférent,
c’est d’adopter l’attitude de « tu as ta
vérité, moi j’ai la mienne ». Mais la
vraie charité n’est jamais
indifférente. La charité recherche le
bien d’autrui. Elle sait que le respect
est le seul chemin pour que chacun
puisse parvenir à la vérité, et que le
but est de jouir ensemble de la
liberté qui nous est donnée par la
connaissance et l’amour de Dieu.

C’est parce que les autres ont de
l’importance pour nous que nous
voulons nous approcher de plus en
plus de la vérité, et que nous voulons
cela aussi pour eux. Nous savons que
la vérité les rendra encore plus libres
(cfr. Jn 8, 32). Et c’est ainsi que, sans
nier la liberté d’autrui, nous, nous
sommes disposés à faire tout ce que
nous pourrons pour les aider, tout en
étant aussi ouverts à recevoir de
l’aide de leur part. « La vérité doit



être cherchée selon la manière propre
à la personne humaine et à sa nature
sociale, à savoir par une libre
recherche, par le moyen de
l’enseignement ou de l’éducation, de
l’échange et du dialogue grâce
auxquels les hommes exposent les uns
aux autres la vérité qu’ils ont trouvée
ou pensent avoir trouvée, afin de
s’aider mutuellement dans la quête de
la vérité ; la vérité une fois connue,
c’est par un assentiment personnel
qu’il faut y adhérer fermement »[13]. À
cause de notre dignité humaine,
chacun de nous est libre dans la
recherche de la vérité, et ce que nous
choisirons de croire relève de notre
libre choix, mais nous dépendons les
uns des autres, du dialogue, de nos
engagements et du fait de nous
accompagner librement dans cette
recherche.

Enfants de Dieu



En commentant les paroles de Jésus :
« La vérité vous rendra libres » (Jn 8,
32), saint Josémaria a commenté : « 
qu’est-ce que c’est que cette vérité
présente dès le début et tout au long
de notre vie sur le chemin de la
liberté ? Je vais vous la résumer […]
savoir que nous sommes issus de la
main de Dieu, que nous sommes
l’objet de la prédilection de la Très
Sainte Trinité, que nous sommes
enfants d’un si Père si grand. […] Ne
l’oubliez pas : celui qui ne se sait pas
enfant de Dieu, méconnaît sa vérité la
plus intime ». C’est là notre identité
fondamentale, plus profonde que la
position que nous adoptons sur
n’importe quel sujet. Nos
divergences d’opinion sont sans
importance, car ceci est aussi une
certitude pour notre interlocuteur.
Nous pouvons vivre et transmettre
cette vérité quand nous participons à
un dialogue dans l’esprit que le
Christ nous a enseigné.



C’est ainsi que nous nous identifions
de plus en plus au Christ, lequel,
puisqu’il est Dieu, était infiniment
libre. Non parce qu’il aurait pu
choisir le mal, mais parce qu’il
connaissait le bien. Les anges eux
aussi et les saints nous ont précédés
sur ce chemin de liberté. Chacun
selon son caractère ses goûts et ses
centres d’intérêt, son travail, son
époque...unis dans l’amour de Dieu
et d’autrui.

---------------------------------------

Il se peut que vous ayez fait
l’expérience d’une personne qui a
refusé de vous écouter. Ou bien cette
personne a fait semblant d’écouter,
impatiemment, alors qu’en fait elle
avait hâte que vous cessiez de parler,
en se préparant comme un lion sur le
point d’attaquer pour mettre en
pièce chacun de vos arguments,
point par point. Peut-être avez-vous
senti monter la pression de vos



instincts , que votre cœur a battu
plus vite, que la tension dans votre
poitrine s’est accélérée. Vous avez
ressenti qu’il était urgent de crier et
de défendre votre position. Il se peut
que votre interlocuteur ait été
vraiment agressif ou qu’il ait fait du
sujet un cas personnel. Il est
probable que la dernière chose qui
vous tentait était de montrer de la
compréhension. Mais la charité
demande de la compréhension en
toutes circonstances, une
compréhension qui communique
l’amour de Dieu. Si vous sentez que
cela vous dépasse, vous avez raison.
« Si vous aimez ceux qui vous aiment,
quelle reconnaissance méritez-vous ?
Même les pécheurs aussi aiment ceux
qui les aiment ; Si vous faites du bien à
ceux qui vous en font, quelle
reconnaissance méritez-vous ? Même
les pécheurs en font autant » (Lc 6,
32-33). Dialoguer avec celui qui
pense comme nous, écouter ceux qui
nous écoutent, c’est naturel. Mais



être compréhensif est parfois
vraiment surnaturel, un témoignage
de ce que Dieu est en train d’agir en
nous en tant que ses instruments, en
apportant sa tendresse et son
affection, « parce que Lui-même est
plein de bonté avec les méchants et
les ingrats » (Lc 6, 35). C’est en
traitant autrui selon sa dignité
d'enfant de Dieu que nous serons
nous-même « fils du Très Haut » (Lc
6,35).

[1] Benoît XVI, homélie lors de la
messe du commencement du
ministère de Saint Pierre, 24 avril
2005

[2] Gaudium et spes, n.19

[3] Message du Saint Père François
pour la XLVIII Journée Mondiale des
Communications, 1 juin 2014



[4] Fernando Ocáriz, Discours de
clôture du XI Séminaire
Professionnel des Bureaux de
Communication de l’église, 19 avril
2018

[5] Conférence épiscopale des États-
Unis, justice économique pour tous,
1986, n.28.

[6] Saint Josémaria, Entretiens, n.98.

[7] Dignitatis Humanae, n.2.

[8] Entretiens, n.12

[9] Idem

[10] Gaudium et spes, n. 75.

[11] « Les richesses de la foi », ABC,
Madrid, 2 novembre 1969

[12] Idem

[13] Dignitatis Humanae, n. 3

Stacey Hope-Bailie



pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-fr/article/va-et-toi-aussi-
fais-de-meme-iv-appeles-a-ecouter/

(07/02/2026)

https://opusdei.org/fr-fr/article/va-et-toi-aussi-fais-de-meme-iv-appeles-a-ecouter/
https://opusdei.org/fr-fr/article/va-et-toi-aussi-fais-de-meme-iv-appeles-a-ecouter/
https://opusdei.org/fr-fr/article/va-et-toi-aussi-fais-de-meme-iv-appeles-a-ecouter/

	Va, et toi aussi, fais de même (IV) : Appelés à écouter

