
opusdei.org

Va, et toi aussi, fais
de même (III) : en
première ligne de la
transformation du
monde

Nous chrétiens partageons avec
beaucoup d’autres personnes
des idéaux pour notre monde :
la justice, la solidarité, la
charité. Cependant, il est
difficile de travailler ensemble
sans frictions ou conflits.
Comment l’amour, la justice et
la solidarité peuvent-ils se
traduire dans nos vies ?



16/11/2023

Un rapide coup d’œil sur n’importe
quel média social ou page
d’information sur Internet révèle
deux choses : il y a beaucoup de
souffrance dans le monde et, par
conséquent, de nombreux appels à
construire une société meilleure. Les
voix qui lancent ces appels semblent
parfois harmonieuses et d’autres fois
discordantes. Elles peuvent appeler à
des choses différentes, voire
opposées. Cependant, le désir de
faire ce qui est juste, la conscience
d’une vulnérabilité collective et la
conviction que nous devons prendre
soin les uns des autres marquent
indubitablement les sensibilités
contemporaines.

Suivre le Christ signifie se
préoccuper du monde et de ses
problèmes. Si en effet « le bien,



comme l’amour, la justice et la
solidarité, n’est pas acquis une fois
pour toutes », mais « doit être
conquis chaque jour »[1], chacun de
nous doit se demander : comment
puis-je y contribuer ? Quel est mon
rôle ?

Un appel à voir le monde comme
nôtre

A bien y réfléchir, le monde nous
appartient à double titre. Nous avons
été appelés à le co-créer, d’une part,
et à le co-racheter, d’autre part.
L’univers, créé « dans un état de
cheminement » (Catéchisme de
l’Église catholique, 302), a été confié
à l’homme afin qu’il puisse, par son
travail, collaborer au
perfectionnement de la création (Gn
1, 28). En même temps, le monde est
blessé par le péché, de sorte que la
souffrance est également présente.
Cela touche le Cœur du Christ. Dans
l’Évangile, nous voyons comment, en



voyant les foules de malades, « il fut
saisi de compassion envers elles
parce qu’elles étaient désemparées et
abattues comme des brebis sans
berger » (Mt 9,36), et il guérit leurs
maux. De nouveau, il est ému par
ceux qui le suivent depuis des jours
et qui n’ont rien à manger (cf. Mt 15,
32), et il pousse ses disciples à
chercher le remède, en les rendant
responsables des autres : « Donnez-
leur vous-mêmes à manger » (Lc 9,
13). Avec le peu que les disciples ont
trouvé, Jésus a accompli le miracle de
la multiplication des pains et des
poissons. Face à la souffrance ou au
dénuement, Jésus a pitié et répond
activement. Il sort pour répondre
aux besoins matériels, toujours en
vue de rejoindre les âmes et de les
amener à la vie éternelle (cf. Jn 6). Et
comme le Père l’a envoyé, il nous
envoie collaborer à sa rédemption
(Jn 20, 21 ; Mt 28, 18-20).



En d’autres termes, l’effort chrétien
pour promouvoir la solidarité va au-
delà du simple désir de mettre fin à
la souffrance ou de la soulager. C’est
bien et c’est noble, mais le Cœur du
Christ demande plus : « À ceci, tous
reconnaîtront que vous êtes mes
disciples : si vous avez de l’amour les
uns pour les autres » (Jn 13, 35). Un
enfant de Dieu sait que la motivation
la plus profonde de l’action sociale se
fonde sur l’amour de Dieu pour le
monde et pour toute l’humanité, et
sur le fait que nous sommes appelés
à rendre le monde à Dieu le Père,
dans le Christ, son Fils : « Certes,
nous savons bien qu’il ne sert à rien
à l’homme de gagner l’univers s’il
vient à se perdre lui-même, mais
l’attente de la nouvelle terre, loin
d’affaiblir en nous le souci de
cultiver cette terre, doit plutôt le
réveiller : le corps de la nouvelle
famille humaine y grandit, qui offre
déjà quelque ébauche du siècle à
venir.»[2].



Des vertus clés pour servir la
société

L’appel à transformer le monde ne
doit pas rester une idée abstraite.
Prendre soin et aimer impliquent
toujours une action : la justice, la
solidarité et la charité sont des vertus
à vivre. Chacune perfectionne un
aspect différent de nos décisions et
de nos activités en relation avec les
autres. Et chacune peut être vécue
dans deux grands domaines : notre
souci de renouveler les systèmes et les
structures dans nos relations sociales
et nos rencontres avec les gens.

La définition classique de la justice
est « l’habitude de rendre à chacun
ce qui lui est dû » [3]. C’est une vertu
que nous pouvons vivre
horizontalement, avec nos collègues
et amis, ou verticalement, que nous
ayons ou non autorité sur un groupe
de personnes. Une idée clé pour
vivre cette vertu est de nous



entraîner à reconnaître ce que nous
devons aux autres du fait de notre
relation avec eux. Nous pouvons
d’abord réfléchir à la manière dont
nous vivons la justice dans notre
travail, en le faisant bien et avec
intégrité. Si nous avons de l’autorité,
nous voudrons vraiment rechercher
le bien des personnes dont nous
sommes responsables, et pas
seulement notre propre intérêt.
Cependant, si nous prenons au
sérieux le fait que Dieu nous a confié
le monde, nous verrons que notre
activité ne s’arrête pas à notre cercle
immédiat de travail et de famille.
Nous pourrions envisager de nous
impliquer dans d’autres projets ou de
nous joindre à d’autres initiatives
que celles que nous menons déjà,
afin d’aider d’autres membres de la
société à atteindre des conditions de
vie décentes.

En tant que vertu, la solidarité met
en évidence notre interdépendance.



Si la justice reconnaît que chaque
personne mérite certains biens, la
solidarité reconnaît notre unité avec
les autres : nous partageons la même
nature humaine. Elle est donc « la
volonté ferme et persévérante de
tendre vers le bien commun »[4], c’est-
à-dire « penser et agir en termes de
communauté »[5]. D’une part,
l’exercice pratique de cette vertu est
similaire à celui de la justice : avec
notre travail et nos projets, nous
nous attaquons à certaines
caractéristiques de la société, de
sorte que la ville dans laquelle nous
vivons ou la communauté dans
laquelle nous évoluons soient des
lieux dans lesquels chaque personne
peut atteindre sa plénitude. D’autre
part, la solidarité, c’est aussi prendre
le temps de partager la souffrance, et
pas seulement de la gérer. Certains
d’entre nous peuvent préférer se
battre publiquement pour une cause
particulière et, par exemple,
travailler à la sensibilisation à la



santé mentale et à la sécurité
psychologique dans les familles.
D’autres préfèrent manifester leur
solidarité de manière plus privée, en
face à face, par exemple en rendant
visite à des personnes âgées ou
malades, sans s’afficher sur les
médias sociaux. La solidarité est
particulièrement sensible à la
vulnérabilité et à la souffrance : « elle
naît de la conscience d’être
responsable de la fragilité des autres
dans la recherche d’un destin
commun » et « s’exprime
concrètement dans le service »[6].

La justice et la solidarité chrétiennes
sont toutefois fondées sur quelque
chose de plus grand que la
reconnaissance de notre humanité
commune. Grâce à la foi, nous
voyons que nous avons en commun
une origine divine et humaine et un
destin partagé [7]. Nous sommes créés
par un Dieu d’amour et nous
descendons d’Adam et Ève. Plus



encore : nous sommes destinés au
bonheur de Dieu dans le Christ, une
fin que nous atteignons en étant
incorporés dans un seul Corps,
l’Église. Bref, il existe une véritable
unité entre tous les hommes, une
unité qui s’actualise dans l’amour. La
justice et la solidarité ne trouvent
leur véritable sens que lorsque nous
savons qu’en définitive, c’est l’amour
— la charité — qui nous rend
responsables du développement des
autres, dans cette vie et dans l’autre.

De facto, la charité nous unit avant
tout à Dieu [8]. Veiller à ce que nos
objectifs, nos plans et nos projets
soient toujours cohérents avec
l’Évangile, même sans y faire
explicitement référence, est une
manière concrète de traduire cette
réalité dans notre action sociale. De
plus, lorsque nous nous engageons
dans des activités en faveur des
autres, nous ne devons pas perdre de
vue que c’est l’union avec Dieu, sa



grâce, qui rend possible notre amour
pour notre prochain. Par la charité,
nous considérons l’autre « comme un
avec nous-mêmes » et cette attention
affective « provoque une orientation
vers la recherche gratuite de son
bien »[9]. Si nous sommes en relation
avec les autres de cette manière,
nous pouvons nous approcher de ce
que le pape François appelle «
l’amitié sociale » : un amour et une
fraternité qui n’excluent personne,
qui dépassent les frontières et
peuvent être un fondement solide
pour les villes et les pays [10].

Chacun d’entre nous se trouve dans
des environnements et des
circonstances différents. En outre,
chaque société et ses groupes
constitutifs varient d’un pays à
l’autre, de sorte que les moyens de
réaliser la justice, la solidarité et la
charité varieront à l’infini.
Néanmoins, il existe des mesures
concrètes que nous pouvons tous



envisager pour devenir ces
personnes qui seront des agents de
changement, grâce à ces vertus.

Se transformer en permanence
pour changer le monde

La première étape consiste à cultiver
notre capacité à percevoir les
besoins. Pour exercer une vertu, je
dois d’abord me rendre compte de la
situation dans laquelle je me trouve :
en l’occurrence, un problème social.
Peut-être que mon objectif est petit,
parce qu’il absorbe ma vie
quotidienne et mon rayon d’action
immédiat. Peut-être que je sais, en
théorie, qu’il y a beaucoup de
problèmes dans le monde, mais que
je ne me suis pas arrêté pour les
examiner de près. Peut-être ai-je pris
l’habitude de réagir avec regret
lorsque je vois ou entends de
mauvaises nouvelles, mais je n’ai
jamais envisagé que ces situations
puissent m’interpeller et que je



puisse y répondre. Peut-être que tout
cela me rend moins sensible aux
besoins de mes proches.

Décider de cultiver cette sensibilité
peut se traduire par lire davantage
les nouvelles, ou prêter attention sur
le chemin du travail, ou regarder le
tableau d’affichage de ma paroisse
(physique, ou sur les médias
sociaux). Dans chaque société, il y a
au moins un secteur qui a besoin de
justice, de solidarité et de charité : les
personnes âgées que personne
n’accompagne, les malades en phase
terminale, ceux qui n’ont pas accès à
la nourriture, à l’eau ou à un
logement décent, les personnes
handicapées et les familles qui
s’occupent d’elles (ou qui les
abandonnent). Les personnes
souffrant de maladies mentales, les
enfants ou les adultes qui n’ont pas
accès à l’éducation, les communautés
marginalisées, indigènes, peut-être,
ou immigrées. Les sans-abri ou les



réfugiés. Les personnes souffrant de
violence domestique ou d’abus, les
victimes de catastrophes naturelles.
Les travailleurs soumis à des
conditions de travail inhumaines, les
prisonniers ou les personnes vivant
dans des lieux de conflit ou de
grande insécurité. Les mères, ou
pères, célibataires ; les victimes de
brimades, de harcèlement scolaire
ou d’autres formes d’intimidation ;
les victimes de toxicomanie ou de
dépendance au jeu. Les personnes
qui n’ont pas accès à la culture, au
sport ou à l’art, les personnes
socialement abandonnées, les
enfants des rues… L’énumération de
ces situations nous permet de
constater que les possibilités de
collaboration ne manquent pas.

L’étape suivante consiste donc à
s’engager à agir, et pas seulement à
ressentir. Dans notre monde, nous
courons le risque de rester passifs
face à des sollicitations constantes.



La véritable solidarité ne consiste
pas seulement à éprouver de la
compassion pour les malheurs que
nous rencontrons, mais aussi à
soulager la souffrance partout où
nous le pouvons. Il est impossible de
résoudre tous les problèmes, mais
peut-être pouvons-nous réfléchir à la
manière de contribuer à une société
plus juste ou de consacrer une partie
de notre temps à un projet social,
peut-être même avec des amis ou des
membres de notre famille. Si les
problèmes à grande échelle semblent
hors de notre portée (mais qui sait,
peut-être pas pour chacun d’entre
nous), nous pouvons peut-être aider
en faisant un don à une organisation
que nous connaissons.

Si nous décidons de nous impliquer
dans une activité civique, il est
également important de réfléchir au
résultat significatif et de s’en donner
les moyens, même s’il s’agit d’une
seule journée passée à aider un



centre pour personnes handicapées.
Pour ceux qui sont limités à des
activités à court terme, il serait
dommage d’offrir des solutions
provisoires ou de rechercher un
sentiment de satisfaction ou de
soulagement. Et pour ceux qui sont
capables d’entreprendre des projets
à long terme, il est important d’éviter
de créer une dépendance
permanente à l’égard de ce soutien.
Nous pouvons faire du très bon
travail si nous identifions clairement
les objectifs que nous nous fixons
dans le temps dont nous disposons :
lors d’une visite d’une journée dans
un foyer pour personnes
handicapées, nous apprenons à nos
volontaires à affirmer leur dignité
personnelle et soulignons la valeur
de l’accompagnement. Nous pouvons
également réaliser de bons projets si
nous examinons sérieusement le
problème auquel nous sommes
confrontés, afin de nous attaquer à
sa racine, de sorte que les



interventions que nous concevons
responsabilisent les personnes que
nous aidons, en leur fournissant des
outils et des compétences qui leur
permettront en fin de compte de
s’aider elles-mêmes. Au lieu de
construire des maisons pour les
communautés pauvres, par exemple,
nous pouvons impliquer les gens,
afin qu’ils se sentent réellement
propriétaires de leurs maisons et
qu’ils s’engagent à suivre un plan de
formation pour acquérir des
compétences professionnelles qui
leur permettront de maintenir un
environnement sain et humain.

Le pape François nous dit que la
solidarité est « bien plus que
quelques actes sporadiques de
générosité [...]. C’est aussi lutter
contre les causes structurelles de la
pauvreté, de l’inégalité, du manque
de travail, de terre et de logement, de
la négation des droits sociaux et du
travail. C’est affronter les effets



destructeurs de l’empire de l’argent.
La solidarité, dans son sens le plus
profond, est une manière de faire
l’histoire [...] »[11].

Élargir notre zone de confort

Être un élément actif de justice, de
solidarité et de charité ne dépend pas
seulement de notre attitude
personnelle. Il existe au moins deux
autres domaines dans lesquels nous
pouvons grandir en tant que
chrétiens.

Lorsque nous nous engageons sur les
questions problématiques du
contexte dans lequel nous vivons,
nous avons des chances de
rencontrer davantage de personnes
qui ont la même passion de changer
le monde, mais dont les idées ou les
modes de vie ne sont peut-être pas
influencés par la foi dans le Christ.
Toutefois, cela ne veut pas dire que
nous ne pouvons pas partager des
objectifs communs et véritablement



humains. Une manière très concrète
de vivre la solidarité et la charité est
peut-être d’oser entrer en dialogue
avec ceux qui pensent différemment
de nous, de trouver un moyen de
travailler ensemble, plutôt que les
uns contre les autres. Peut-être que
l’effort pour la justice aura de
meilleurs résultats si nous essayons
de surmonter la polarisation, une
question particulièrement pertinente
à notre époque, aussi bien en ligne
qu’en face à face. Nous devons
d’abord écouter et dialoguer, pour
trouver ce qui nous unit, afin
d’atteindre le plus grand bien pour
ceux qui souffrent le plus dans notre
société.

Enfin, nous pouvons oser faire un
pas de plus à chaque fois. Par
exemple, en essayant de vivre la
justice au travail, nous pouvons
réfléchir à l’impact de notre
entreprise ou de notre institution sur
la communauté dans laquelle elle



opère. Ensuite, nous pouvons
envisager la possibilité de collaborer
à une initiative sociale en dehors du
lieu de travail. Plus tard, nous
pourrons impliquer davantage de
personnes. Si nous choisissons un
besoin auquel nous voulons
répondre, si nous nous engageons à
agir et à planifier des solutions à long
terme, alors la justice, la solidarité et
la charité peuvent également
façonner la réalité qui nous entoure.

Voir le Christ dans chaque
personne

Nous regardons notre monde
imparfait et constatons que les
possibilités de transformation sont
inépuisables. Il est évident qu’il y a
beaucoup de travail à faire, et nous
avons détaillé ici quelques
dispositions qui nous permettent de
mener une action sociale efficace et
d’offrir de vraies solutions aux
problèmes que nous voyons. Mais il y



a une chose qui doit primer dans
l’esprit et le cœur d’un enfant de
Dieu : la véritable mission du
chrétien dans le monde n’est pas
seulement de résoudre des
problèmes, mais de donner de la
valeur à chaque personne.

En d’autres termes, l’efficacité est
importante, mais nous devons aller
plus loin. Nous pouvons réussir à
mettre en place et à maintenir un
programme d’alimentation et
d’éducation, répondant ainsi aux
besoins fondamentaux des enfants
d’une communauté à risque, et nous
pouvons réussir à créer un
engagement de solidarité de la part
de ceux que nous aidons. Mais si
ceux que nous aidons ne sont pour
nous qu’un collectif anonyme, de
simples « bénéficiaires », si nous les
considérons comme des résultats qui
nous donnent la mesure du succès du
programme, ou si nous en restons à
l’auto-satisfaction de la bonne



action… alors nous n’avons pas
atteint le cœur de l’Évangile. La
justice et la solidarité ne peuvent être
séparées de la véritable charité, qui
nous permet de voir le Christ dans
les autres.

Cela signifie, par exemple, que dans
toute activité à laquelle nous
participons, ou dans notre
comportement, nous essayons de
nous centrer sur les personnes : « La
généralisation des remèdes sociaux
[...] — qui permettent aujourd’hui
d’atteindre des résultats
humanitaires dont on ne pouvait
même pas rêver en d’autres temps —
ne pourra jamais remplacer la
tendresse effective, humaine et
surnaturelle, de ce contact immédiat
et personnel avec le prochain »[12].
Nous essayons d’être conscients du
regard que nous portons sur les
personnes que nous aidons, de savoir
qui elles sont et pas seulement ce
dont elles ont besoin, parce qu’une



personne est bien plus que ce qui lui
manque.

Pendant le temps où nous sommes en
contact avec les personnes que nous
aidons, nous entrons dans leurs
nécessités et leur douleur, en leur
offrant des soins et non un réalisme
froid ou indifférent[13]. Cela apporte
un réel réconfort, un contact humain
qui est aussi apprécié que le
soulagement matériel. Nous
partageons avec eux du temps, de
l’attention et de la présence, en leur
apportant - à eux et à nous - la
présence du Christ. Nous leur
donnons ainsi ce « don sincère de soi
» qui est notre véritable
accomplissement[14]. Non seulement
nous aimons notre prochain, mais
nous « devenons » le prochain de
l’autre, comme le Christ nous a
demandé de le faire.[15]



[1]Fratelli Tutti, 11

[2] Gaudium et Spes, 39.

[3] « … la justice est l’habitude selon
laquelle, avec une volonté constante
et perpétuelle, on donne à chacun
son droit. Et cette définition est
presque la même que celle donnée
par le philosophe dans V Éthique,
disant que la justice est l’habitude
selon laquelle on est dit opérant dans
le choix de ce qui est juste » : Somme
théologique II-II, Q. 58, Art. 1.

[4]Compendium de la doctrine sociale
de l’Église, 193.

[5]Fratelli Tutti, 116.

[6]Fratelli Tutti, 115.

[7]Cf. Laudato si’, 202.

[8] Somme Théologique, II-II Q. 26, Art
1 co. et Art 2.

[9]Fratelli Tutti, 93.



[10]Cf. Fratelli Tutti, 94, 99.

[11] Fratelli Tutti, 116.

[12] Saint Josémaria, Lettre, 24 octobre
1942, n° 44.

[13] Cf. Mgr F. Ocariz, Lettre, 14 février
2017, n° 31.2.

[14] Cf. Gaudium et Spes, 24 : « [Jésus]
suggère une certaine similitude entre
l’union des personnes divines et
l’union des enfants de Dieu dans la
vérité et la charité. Cette similitude
montre que l’homme, seule créature
terrestre que Dieu a aimée pour elle-
même, ne peut trouver son propre
accomplissement que dans le don
sincère de lui-même aux autres ».

[15] Cf. Fratelli Tutti, 81: « La
proposition est d’être présent à ceux
qui ont besoin d’aide, qu’ils
appartiennent ou non à son propre
cercle. Dans ce cas, c’est le
Samaritain qui s’est fait le voisin du



Juif blessé. Pour devenir proche et
présent, il a franchi toutes les
barrières culturelles et historiques.
La conclusion de Jésus est une
demande : « Va, et toi aussi, fais de
même » (Lc 10, 37). En d’autres
termes, il nous met au défi de mettre
de côté toutes les différences et, face
à la souffrance, de nous faire proches
de tous. Je ne dis donc plus que j’ai
des “voisins” que je dois aider, mais
que je me sens appelé à devenir le
prochain des autres ».

Pia K. Garcia

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-fr/article/va-et-toi-aussi-
fais-de-meme-iii-en-premiere-ligne-de-

la-transformation-du-monde/
(17/01/2026)

https://opusdei.org/fr-fr/article/va-et-toi-aussi-fais-de-meme-iii-en-premiere-ligne-de-la-transformation-du-monde/
https://opusdei.org/fr-fr/article/va-et-toi-aussi-fais-de-meme-iii-en-premiere-ligne-de-la-transformation-du-monde/
https://opusdei.org/fr-fr/article/va-et-toi-aussi-fais-de-meme-iii-en-premiere-ligne-de-la-transformation-du-monde/
https://opusdei.org/fr-fr/article/va-et-toi-aussi-fais-de-meme-iii-en-premiere-ligne-de-la-transformation-du-monde/

	Va, et toi aussi, fais de même (III) : en première ligne de la transformation du monde

