
opusdei.org

Va, et toi aussi, fais
de même (II) : un
seul cœur et une
seule âme

Nous, chrétiens, faisons partie
du Corps du Christ, de son
Église. Cette réalité, présente
depuis les temps apostoliques,
est un guide sûr pour agir avec
initiative et sens des
responsabilités, voyant en toute
personne un frère ou une sœur
dont l’identité nous interpelle.

09/06/2023



Dès les premiers temps, les disciples
du Christ ont vécu dans une relation
de communion à la fois spirituelle et
matérielle. Dans le livre des Actes des
Apôtres, il est rapporté qu’« ils
étaient assidus à l’enseignement des
Apôtres et à la communion
fraternelle, à la fraction du pain et
aux prières » (Ac 2, 42) ; « tous les
croyants vivaient ensemble, et ils
avaient tout en commun » (Ac 2, 44),
et « ils rompaient le pain dans les
maisons, ils prenaient leurs repas
avec allégresse et simplicité de cœur
» (Ac 2, 46).

Cette attitude des premiers chrétiens
se traduisait par des actes de
solidarité, tant avec les frères
qu’avec leurs proches qui étaient
dans le besoin. Le livre des Actes des
Apôtres cite la prise en charge des
orphelins et des veuves, la
distribution de biens aux
nécessiteux, les guérisons
miraculeuses. De même que Jésus a



consacré une grande partie de son
ministère à guérir les paralysés, les
aveugles ou les lépreux, à ressusciter
les morts, à nourrir les affamés ou à
libérer les possédés, de même ses
disciples, animés par la charité de
l’Esprit Saint, ont essayé d’imiter le
cœur miséricordieux du Christ et de
le reconnaître dans les pauvres, les
malades et les captifs.

Au fur et à mesure que l’Église
mûrissait et s’étendait, elle a intégré
la prise en charge des besoins
matériels et spirituels des hommes et
des femmes de façon institutionnelle.
Saint Justin, vers l’an 150, décrit
l’assemblée dominicale des fidèles (la
messe) : l’assemblée commence par
le recueillement et la lecture des
apôtres ou des prophètes, suivis
d’une exhortation du président et de
prières ; le pain et le vin sont ensuite
offerts et, après la consécration
d’action de grâces, distribués aux
personnes présentes ; enfin, il y a ce



que nous appellerions aujourd’hui la
collecte : « Ceux qui possèdent des
bien et ceux qui veulent, chacun
selon son libre arbitre, donnent ce
qu’ils jugent bon, et ce qui est
collecté est remis au président qui,
avec cela, aide les orphelins et les
veuves, ceux qui, par maladie ou
pour d’autres raisons, sont dans le
besoin, ceux qui sont dans les
prisons, les étrangers de passage »[1].
Plus tard, cette attention individuelle
prendra la forme d’institutions telles
que des hôpitaux, des orphelinats,
des écoles pour les familles
nécessiteuses ou des universités.

Un appel à prendre soin des autres

Le pape François et ses
prédécesseurs insistent sur le fait
que nous ne devrions pas rester
indifférents à ceux qui sont le plus
dans le besoin et nous exhortent à
créer des structures sociales qui
aident les plus défavorisés à se



développer dans la dignité [2]. Mais
pourquoi devrais-je me préoccuper
des pauvres ou, si moi-même je suis
pauvre, pourquoi devrais-je me
préoccuper de ceux qui sont plus
démunis que moi ? Pour être un
chrétien cohérent, ne suffit-il pas que
la vie individuelle et privée soit
honnête devant Dieu ? Benoît XVI
anticipe la réponse : « le culte
agréable à Dieu n’est jamais un acte
purement privé »[3]. En effet, «
l’union avec le Christ est en même
temps union avec tous ceux auxquels
il se donne. Je ne peux pas avoir le
Christ pour moi tout seul ; je ne peux
lui appartenir qu’en union avec tous
ceux qui sont ou seront les siens »[4].

Déjà au début de l’histoire de
l’humanité, la Genèse pose la
question de Dieu à « l’autre » : « Caïn,
où est ton frère Abel ? » La réponse
de Caïn : « est-ce que je suis, moi, le
gardien de mon frère ? », prétexte le
refus de sa responsabilité pour



cacher sa faute, son homicide (cf. Gn
4, 9). Comme l'explique le pape
François, la question de Dieu veut
montrer que nous ne pouvons pas «
justifier l’indifférence comme unique
réponse » et ouvre la porte à « la
création d’une culture différente qui
nous conduise à dépasser l’inimitié et
à prendre soin les uns des autres »[5].
Ceci synthétise les deux grandes
tentations qui peuvent s'insinuer
dans nos relations avec les autres : la
froideur de l’indifférence et
l’exacerbation de la différence.

Adam, le Christ et l’humanité
entière

La dimension sociale et relationnelle
de la personne a été ternie au cours
des dernières décennies, en
particulier dans certaines cultures,
par l’individualisme, le
consumérisme, la disparition des
liens ou l’exaltation de la
subjectivité.



Ce n’était pas le cas dans l’Église
primitive. La mentalité juive, qui
caractérisait également les premiers
chrétiens, différait de la nôtre sur un
point essentiel : pour eux, Adam (et
surtout le Christ, en tant que second
Adam) n’était pas seulement un
homme singulier, mais aussi un être
collectif qui contenait, dans son
corps, l’ensemble de l’humanité.
Dans son acception sémitique,
l’homme n’« a » pas un corps, mais «
est » un corps [6]. En hébreu, le terme 
basar signifie chair, mais aussi être
vivant — chair animée — et être
humain, y compris l’âme. Il est utilisé
dans l’Écriture avec différentes
significations, et en grec il est traduit
à la fois par sarx (chair) et sôma
(corps). Le sens hébreu comprend
l’unité entre les êtres humains en
raison de leur nature commune et de
leur relation mutuelle : ainsi, Ève est
« la chair de sa chair » par rapport à
Adam. En revanche, sôma se réfère
uniquement à l’individu et, dans ce



sens, met l’accent sur la distinction :
plutôt que « nous avons la même
chair (nature) », il a le sens de « ma
chair (et donc ma vie) est différente
de la tienne ». L’Occident a hérité de
ce dernier sens.

Lorsque l’Écriture Sainte parle
d’Adam, elle fait également référence
à toute la race humaine contenue,
d’une certaine manière, dans son
corps. « Tout le genre humain est en
Adam “comme le corps unique d’un
seul homme”[7], explique le
Catéchisme, citant saint Thomas. Par
conséquent, tout acte bon de l’un des
membres favorise l’unité du corps
tout entier, et toute infidélité, en
revanche, le déchire, provoquant la
division de l’humanité. Le péché
originel, commis par Adam, devient
universel, tout comme le salut
apporté par le Christ. Paul parle du
“vieil homme” en chacun de nous,
parce que nous appartenons à la race
humaine, "vieil homme" qui est



enseveli par le baptême, lorsque
nous renaissons à une vie nouvelle
dans le Christ »[8].

Dans ces premiers siècles, les Pères
de l’Église manifestent déjà leur
conception de l’humanité comme un
tout, un seul corps. Ils ont compris
que c’est toute l’humanité qui a
péché lorsqu’Adam a péché : « nous
portons tous son nom », écrit saint
Irénée de Lyon [9]; « nous avons tous
quitté le Paradis avec Adam, ce
Paradis qu’il a laissé derrière lui »,
écrit saint Éphrem [10]. Le Christ vient
restaurer l’unité perdue dans le
corps d’Adam, pour regrouper le
genre humain : alors que l'humanité
a souffert une forte division à Babel,
les chrétiens reçoivent l’Esprit Saint,
dans le Christ, qui leur permet de se
comprendre, même s'ils parlent des
langues différentes, comme lors d'
une nouvelle Pentecôte.[11]

L’Église, corps du Christ



Les paroles de Jésus à Saul sur le
chemin de Damas sont frappantes : «
Saul, Saul, pourquoi me persécuter ?
[…] Je suis Jésus, celui que tu
persécutes » (Ac 9, 4-5). Jésus
ressuscité identifie ses disciples à lui-
même, et Saul comprend qu’entre
Jésus et l’Église il y a une union si
étroite qu’ils forment une unité, de
sorte que persécuter les disciples,
c’est persécuter Jésus lui-même. Cette
identification de l’Église au corps du
Christ signifie que si je peux
m’identifier au Christ et que mes
frères dans la foi peuvent s’identifier
au Christ, l’union entre nous est un
lien bien plus fort que dans
n’importe quelle institution
humaine.

En bon Hébreu, la notion de corps
renvoie pour Paul à une unité qui
transcende l’individualité de
l’homme. Dans le Christ, « par la
nature du corps qu’il a fait sien, tout
le genre humain est en quelque sorte



contenu »[12]. En s’incarnant, il ne
prend pas seulement un corps
humain et individuel, mais en un
certain sens, il nous assume tous,
avec lui, dans son corps. C’est ainsi
que le Christ oriente son salut vers
toute l’humanité, de sorte que toute
l’humanité est appelée et rendue
capable de faire partie de son corps,
l’Église. L’Église n’est pas catholique,
universelle, parce qu’elle est
répandue sur toute la terre ; elle était
déjà catholique le jour de la
Pentecôte [13]. L’Église est catholique
parce qu’elle s’adresse à l’humanité
entière, qui forme un seul corps,
celui d’Adam, déchiré par le péché.

Telle est la dimension sociale
essentielle de l’Église : elle est
organiquement une. Elle est un seul
corps, le corps du Christ (cf. 1 Co 12,
27), et non une fédération
d’assemblées locales. C’est pourquoi,
si un membre de l’Église souffre
d’une manière ou d’une autre, les



autres souffrent avec lui [14]. Cela
signifie que nous comprendrons
vraiment et pleinement ce que
signifie être chrétien dans la mesure
où nous ferons nôtre ce caractère
social et où nous vivrons en accord
avec lui. En revanche, si nous
l’ignorons, nous ne montrons pas le
vrai visage de l’Église.

La tentation du rejet

Bien que nous comprenions cette
réalité — nous sommes tous frères et
sœurs en tant que descendants
d’Adam, dans notre humanité, et en
tant que membres du Corps du Christ
qu’est l’Église, par le baptême — il
nous arrive souvent, dans notre vie
quotidienne, de ne pas reconnaître
l’autre en tant que tel. Parfois, ce
sont les premières impressions qui
nous éloignent, parfois un jugement
tiré d’une expérience
ininterrompue ; parfois la défense
d’un bien ou d’une vérité nous rend



durs ou sarcastiques ; parfois la
fragilité ou l’erreur dans la vie
d’autrui nous dérange. Chez les
catholiques, des choix légitimes
peuvent finir par transformer des
personnes droites, bonnes et
engagées, en ennemis de camps
opposés, que ce soit dans la manière
dont ils participent à la messe, dans
les choix qu’ils font concernant
l’éducation de leurs enfants, ou dans
les auteurs qu’ils suivent le plus
souvent. Il suffit parfois de peu de
choses pour que les chrétiens
oublient que ce qui nous unit est
beaucoup plus fort et profond que ce
qui peut nous diviser : les défauts de
caractère, les manières de réagir au
mal moral ou social, les différences
d’opinion sur la meilleure manière
d’évangéliser, les opinions sur les
questions politiques, etc.

C. S. Lewis l’exprime de manière très
imagée, dans le célèbre livre «
Lettres du diable à son neveu », où le



diable expérimenté explique
précisément à l’apprenti que l’Église
visible peut être une « tentation » par
laquelle nous, chrétiens, sommes
emportés avec une facilité
étonnante. Il donne quelques
exemples, pleins d’esprit et
d'humour, de la façon dont le «
patient », un homme récemment
converti au catholicisme, a du mal à
comprendre le trésor de la
communion dans la diversité, même
au cours des cérémonies liturgiques :
« Votre patient, grâce à Notre Père
d’En-Bas, est un imbécile, et si l’un de
ses voisins chante faux, porte des
bottes branlantes, a un double
menton ou s’habille de manière
extravagante, le patient croira
volontiers que sa religion doit donc
être en quelque sorte ridicule » [15] .

En ce sens, les relations entre
chrétiens peuvent beaucoup
apprendre de la fraternité en famille.
C’est une expérience universelle



pour ceux qui ont des frères et sœurs
que, malgré des heurts éventuels, la
présence d’un problème extérieur
(brimades, maladie d’un parent,
mort d’un proche…) entraîne souvent
une réaction immédiate d’oubli des
petits conflits, et fait place au
soutien, à l’affection et à la défense
réciproque. Même des personnes aux
antipodes dans leurs idées
retrouvent parfois l’humanité de
l’autre précisément pour des raisons
de ce type : parce que leur mari est
atteint d’un cancer, parce qu’il a
perdu son emploi, parce que leur
fille est née prématurément. Ces
situations où nous sommes
confrontés à la douleur sont souvent
l’occasion d’ouvrir les yeux et de voir
que « nous sommes coresponsables
de prendre soin du monde, en
établissant des relations fondées sur
la charité, la justice et le respect,
surtout en surmontant la maladie de
l’indifférence » [16].



Responsabilité personnelle pour le
salut de tous

En considérant l’humanité comme
une unité, le christianisme hérite
également du judaïsme sa conception
communautaire du salut[17]. En
d’autres termes, la foi ne se réduit
pas à « un choix individuel fait dans
l’intimité du croyant […] Par sa
nature même, elle est ouverte au
“nous”, elle est toujours donnée dans
la communion de l’Église […] C’est
pourquoi celui qui croit n’est jamais
seul » [18]. Les autres hommes et
femmes font partie de notre propre
vie et deviennent une part de notre
responsabilité personnelle, car ils
appartiennent tous au même corps.
Ce sont des frères et des sœurs sur
lesquels nous veillons, avec lesquels
nous nous réconcilions, que nous
aimons. Être chrétien ne se réduit
pas à la conscience individuelle du
fidèle.



Notre personnalité sera d’autant plus
forte que nous serons solides en tant
que membres du corps du Christ.
Nous ne pouvons pas tomber dans le
confort de penser que c’est l’Église,
en tant qu’institution, qui s’occupe de
nos frères et sœurs, à travers ses
organisations caritatives, sociales,
éducatives, etc. et que moi, simple
baptisé, je n'ai à m’occuper que de
ma vie et de celle de mes proches. «
Pour toi aucune âme, je dis bien
aucune, ne peut t’être indifférente ! »
[19], affirme catégoriquement saint
Josémaria.

La façon dont nous comprenons la
foi, y compris dans sa dimension
sociale, a un impact direct sur nos
actions. Considérer sa vie comme
isolée des autres serait en
contradiction avec la dimension
sociale de l’humanité, assumée par le
Christ.



Cela a des conséquences pratiques
directes : Est-ce que je me sens
responsable des autres, pour qu’ils
soient plus heureux, se sentent
accueillis et compris, accompagnés
vers le Christ, Voie, Vérité et Vie ?
Quand je défends mes opinions, est-
ce que je le fais toujours avec un
regard et un ton qui reconnaissent
l’autre dans son humanité ? Est-ce
que je vois dans les autres des frères
et des sœurs avec lesquels
construire ?

Une famille forte

Le manque d’unité dans l’Église, que
ce soit par indifférence ou par
désaccord, peut nous rappeler la tour
de Babel. Cette fois-ci, le problème
n’est pas nécessairement entre
voisins, mais peut-être dans les
réseaux sociaux, dans les médias, des
attaques à partir de comptes
anonymes ou des écrits qui
ridiculisent d’autres façons de



penser, etc. Après deux millénaires
d’expansion et de croissance de
l’Église, certains aspects ont été
renforcés (théologie, pastorale,
évangélisation…), mais nous
constatons des divisions, souvent au
sein d’une même communauté.
Parmi ceux qui préfèrent une
manière ou une autre de célébrer les
actes liturgiques, ceux qui votent
pour des partis politiques différents,
ou ceux qui défendent des manières
différentes de mener à bien
l’évangélisation, on peut brandir
l’étendard de « voilà l’option
vraiment catholique ». Saint
Josémaria mettait en garde : « Je
crois entendre saint Paul s’écrier
lorsqu’il dit aux Corinthiens : […] le
Christ est-il divisé, Paul a-t-il été
crucifié pour vous, ou bien avez-vous
été baptisés en son nom ? de sorte
que vous vous promenez en disant :
j’appartiens à Paul, j’appartiens à
Apollos, j’appartiens à Céphas, ou
bien j’appartiens au Christ ? »[20]



Les blessures du corps du Christ font
mal, parce qu’il s’agit d’une fracture
au cœur même de l’identité
chrétienne : nous sommes appelés à
être les membres d’un seul Corps, des
pierres vivantes qui construisent
l’Église… et la mission
d’évangélisation est affectée par les
divisions entre ceux avec lesquels
nous devrions collaborer
joyeusement. C’est pourquoi l’Église
ne cesse de nous encourager à veiller
à cet aspect, en nous rappelant que
nous sommes appelés à être « des
forces d’unité dans le Corps du Christ
[…]. Avec beaucoup d’humilité et de
confiance, demandons à l’Esprit Saint
de nous permettre de grandir chaque
jour dans la sainteté qui fera de nous
des pierres vivantes du temple qu’Il
est en train de construire dans le
monde. Si nous voulons être
d’authentiques forces d’unité, […]
pardonnons les offenses que nous
avons subies et maîtrisons tout



sentiment de colère et
d’affrontement »[21].

En prenant soin des autres, nous
renforçons l’Église et l’humanité tout
entière et, surtout, nous contribuons
à l’édification de l’Église, rendant
possible sa mission d’apporter le
message du Christ à ceux qui nous
entourent, comme l’ont fait les
premiers chrétiens : « Ils furent tous
remplis du Saint-Esprit et ils disaient
la parole de Dieu avec assurance
» (Ac 4, 31), car « la multitude de
ceux qui étaient devenus croyants
avait un seul cœur et une seule âme
» (Ac 4, 32).

[1] Saint Justin, I Apologie, 67.

[2][2] Cf. Pape François, Fratelli Tutti,
116, 137, 168-169, 179, 183, 186.



[3] Benoît XVI, Sacramentum caritatis,
83.

[4] Benoît XVI, Deus caritas est, 14.

[5] Pape François,Fratelli Tutti, 57.

[6] Cf. Rm 12, 4-5 ; 1 Co 10, 17 ; 1 Co 12,
13.

[7] Catéchisme de l'Église Catholique,
n° 404 ; cf. saint Thomas d'Aquin, 
Quaestiones disputatae de malo, 4,1.

[8] Cf. Pape François, Audience
générale 9 mai 2018 ; Ep 4, 20-24.

[9] Saint Irénée, Contre les hérétiques,
III, 23, 2.

[10] Saint Éphrem le Syrien, Hymne 49.

[11] Cf. Jean-Paul II, Audience générale,
29.VII.1998.

[12] Cf. Hilaire de Poitiers, In Mt. IV 12.

[13] Cf. De Lubac, Catholicisme, 37-38.



[14] Cf. Lumen Gentium, 7.

[15] C. S. Lewis, Lettres du diable à son
neveu, Empreinte éditions, Toulouse,
2010.

[16] Fernando Ocáriz, "Elargir son
cœur" in Be to care, 29 septembre
2022.

[17] Cf. De Lubac, Catholicisme, 46.

[18] Pape François, Lumen Fidei, 39.

[19] Saint Josémaria, Forge, 951.

[20] Saint Josémaria, Lettre n° 4, n° 19
(1 Co 1, 13).

[21] Benoît XVI, Homélie 19.IV.2008.

Goretti Garay

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

https://opusdei.org/fr-fr/article/va-et-toi-aussi-fais-de-meme-ii-un-seul-coeur-et-une-seule-ame/


opusdei.org/fr-fr/article/va-et-toi-aussi-
fais-de-meme-ii-un-seul-coeur-et-une-

seule-ame/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/fr-fr/article/va-et-toi-aussi-fais-de-meme-ii-un-seul-coeur-et-une-seule-ame/
https://opusdei.org/fr-fr/article/va-et-toi-aussi-fais-de-meme-ii-un-seul-coeur-et-une-seule-ame/
https://opusdei.org/fr-fr/article/va-et-toi-aussi-fais-de-meme-ii-un-seul-coeur-et-une-seule-ame/

	Va, et toi aussi, fais de même (II) : un seul cœur et une seule âme

