
opusdei.org

Unité: remercier un
don et atteindre un
but

“Fais que nous devenions un,
comme tu es un avec le Père”:
La prière de Jésus est-elle
demeurée sans être écoutée ?
L’histoire du christianisme est,
pour ainsi dire, le côté visible
de ce drame, dans lequel le
Christ lutte et souffre avec
nous, êtres humains. Toujours
de nouveau il doit supporter
l’opposition à l’unité et toutefois
toujours de nouveau se réalise
aussi l’unité avec lui et ainsi
avec le Dieu trinitaire.



18/01/2012

Discours de Benoît XVI lors de la
célébration oecuménique d’Erfurt,
en Allemagne, le 23 septembre
2011

Eglise de l'ex-couvent augustinien de
Erfurt

Vendredi 23 septembre 2011

(Vidéo de Benoît XVI en Allemagne)

« Je ne prie pas pour eux seulement,
mais aussi pour ceux qui, grâce à
leur parole, croiront en moi » (Jn 17,
20) : ainsi, a parlé Jésus à son Père,
au Cénacle. Il prie pour les
générations futures de croyants. Il
regarde au-delà du Cénacle vers
l’avenir. Il a prié aussi pour nous. Et
il prie pour notre unité. Cette prière
de Jésus n’est pas simplement
quelque chose du passé. Il se tient

https://www.josemariaescriva.info/article/pope-to-protestants-faith-is-not-something-that-can-be-negotiated


toujours devant le Père, intercédant
pour nous, et ainsi en ce moment il
se tient au milieu de nous et il veut
nous attirer dans sa prière. Dans la
prière de Jésus se trouve le lieu
intérieur de notre unité. Nous
deviendrons un si nous nous laissons
attirer dans cette prière.

Chaque fois que, comme chrétiens,
nous nous trouvons réunis dans la
prière, cette lutte de Jésus pour nous
et avec le Père pour nous, devrait
toucher profondément notre cœur.
Plus nous nous laissons entraîner
dans cette dynamique, plus se réalise
l’unité.

La prière de Jésus est-elle demeurée
sans être écoutée ? L’histoire du
christianisme est, pour ainsi dire, le
côté visible de ce drame, dans lequel
le Christ lutte et souffre avec nous,
êtres humains. Toujours de nouveau
il doit supporter l’opposition à l’unité
et toutefois toujours de nouveau se



réalise aussi l’unité avec lui et ainsi
avec le Dieu trinitaire. Nous devons
voir les deux choses : le péché de
l’homme, qui se refuse à Dieu et se
retire en lui-même, mais aussi les
victoires de Dieu que soutient l’Église
malgré sa faiblesse et attire
continuellement des hommes en elle-
même, les rapprochant ainsi les uns
des autres. Pour cela, dans une
rencontre œcuménique, nous ne
devrions pas seulement déplorer les
divisions et les séparations, mais
bien remercier Dieu pour tous les
éléments d’unité qu’il a conservés
pour nous et qu’il nous donne
toujours de nouveau.

Et cette gratitude doit en même
temps être disponibilité à ne pas
perdre, dans une époque de tentation
et de périls, l’unité ainsi donnée.

L’unité fondamentale consiste dans
le fait que nous croyons en Dieu, le
Père tout-puissant, le Créateur du ciel



et de la terre. Que nous le professons
comme le Trine – le Père, le Fils et le
Saint-Esprit. L’unité suprême n’est
pas solitude d’une monade mais
unité par l’amour. Nous croyons en
Dieu – dans le Dieu concret. Nous
croyons dans le fait que Dieu nous a
parlé et s’est fait l’un de nous.
Témoigner de ce Dieu vivant est
notre tâche commune à l’époque
actuelle.

L’homme a-t-il besoin de Dieu, ou les
choses vont-elles assez bien aussi
sans lui ? Quand, dans une première
phase de l’absence de Dieu, sa
lumière continue encore à illuminer
et tient ensemble l’ordre de
l’existence humaine, on a ainsi
l’impression que cela va aussi très
bien sans Dieu. Mais plus le monde
s’éloigne de Dieu, plus il devient clair
que l’homme, dans l’hybris du
pouvoir, dans le vide du cœur et
dans le désir de satisfaction et de
bonheur, perd toujours plus sa vie.



La soif d’infini est présente dans
l’homme de façon indéracinable.
L’homme a été créé pour la relation
avec Dieu et a besoin de lui. Notre
premier service œcuménique en ce
temps doit être de témoigner
ensemble de la présence du Dieu
vivant et par là de donner au monde
la réponse dont il a besoin.
Naturellement, de ce témoignage
fondamental rendu à Dieu, fait
ensuite partie, de façon absolument
centrale, le témoignage rendu à Jésus
Christ, vrai homme et vrai Dieu, qui a
vécu avec nous, a souffert pour nous,
est mort pour nous et, dans sa
résurrection, a ouvert tout grand la
porte de la mort. Chers amis,
fortifions-nous dans cette foi !
Aidons-nous mutuellement à la
vivre ! Ceci est une grande tâche
œcuménique qui nous introduit au
cœur de la prière de Jésus.

Le sérieux de la foi en Dieu se
manifeste dans le fait de vivre sa



parole. Il se manifeste très
concrètement, en notre temps, dans
l’engagement pour cette créature
qu’il a voulue à son image, pour
l’homme. Nous vivons dans un temps
où les critères de l’être homme sont
devenus questionnables. L’éthique
est remplacée par le calcul des
conséquences. Face à cela, comme
chrétiens, nous devons défendre la
dignité inviolable de l’homme, de la
conception à la mort – dans les
questions du diagnostic
préimplantatoire jusqu’à
l’euthanasie. « Seul celui qui connaît
Dieu, connaît l’homme », a dit un
jour Romano Guardini. Sans la
connaissance de Dieu, l’homme
devient manipulable.

La foi en Dieu doit se concrétiser
dans notre engagement commun
pour l’homme. De cet engagement
pour l’homme, font partie non
seulement ces critères fondamentaux
d’humanité, mais surtout et très



concrètement l’amour que Jésus
Christ nous enseigne dans la
description du jugement dernier (Mt
25) : le Dieu juge nous jugera selon la
façon dont nous nous serons
comportés à l’égard de ceux qui nous
sont proches, à l’égard des plus petits
de ses frères. La disponibilité à aider,
dans les nécessités de ce temps, au-
delà de son propre milieu de vie est
une tâche essentielle du chrétien.

Comme dit, ceci vaut avant tout dans
le domaine de la vie personnelle de
chacun. Ceci vaut ensuite dans la
communauté d’un peuple et d’un
État, où tous doivent se prendre en
charge les uns les autres. Ceci vaut
pour notre continent, où nous
sommes appelés à la solidarité
européenne. Et, enfin, ceci vaut au-
delà de toutes les frontières : la
charité chrétienne exige aussi
aujourd’hui notre engagement pour
la justice dans le vaste monde. Je sais
que de la part des Allemands et de



l’Allemagne beaucoup est fait pour
rendre possible à tous les hommes
une existence digne de l’homme, et
pour cela je voudrais dire une parole
de vive gratitude.

Enfin, je voudrais encore faire
allusion à une dimension plus
profonde de notre obligation
d’aimer. Le sérieux de la foi se
manifeste surtout aussi quand elle
inspire certaines personnes à se
mettre totalement à la disposition de
Dieu, et à partir de Dieu, des autres.
Les grandes aides deviennent
concrètes seulement quand sur place
existent ceux qui sont totalement à la
disposition de l’autre et, par là,
rendent crédibles l’amour de Dieu.
Des personnes de ce genre sont un
signe important pour la vérité de
notre foi.

À la veille de ma visite on a parlé
plusieurs fois d’un don œcuménique
de l’hôte, que l’on attendait d’une



telle visite. Il n’est pas nécessaire que
je spécifie les dons mentionnés dans
ce contexte. À ce sujet je voudrais
dire que ceci, me semble-t-il,
constitue une mauvaise
compréhension politique de la foi et
de l’œcuménisme. Quand un Chef
d’État visite un pays ami,
généralement, des contacts entre les
instances précèdent, pour préparer
la passation d’un ou même de
plusieurs accords entre les deux
États : dans l’évaluation des
avantages et des désavantages on
arrive au compromis qui, à la fin,
apparaît avantageux pour les deux
parties, si bien qu’ensuite le traité
peut être signé. Mais la foi des
chrétiens ne se base pas sur une
évaluation de nos avantages et
désavantages. Une foi auto-construite
est privée de valeur. La foi n’est pas
quelque chose que nous concoctons
et déterminons. Elle est le fondement
sur lequel nous vivons. L’unité
grandit non grâce à l’évaluation



d’avantages et de désavantages, mais
seulement en pénétrant toujours plus
profondément dans la foi grâce à la
pensée et à la vie. De cette manière,
au cours des 50 dernières années -et
en particulier aussi à partir de la
visite du Pape Jean-Paul II, il y a 30
ans - s’est développée une plus
grande entente, dont nous ne
pouvons qu’être reconnaissants.

J’aime rappeler la rencontre avec la
commission conduite par l’Évêque
[luthérien] Lohse, où nous nous
sommes exercés ensemble à pénétrer
profondément dans la foi grâce à la
pensée et à la vie. À tous ceux qui y
ont collaboré – pour la partie
catholique en particulier au Cardinal
Lehmann – je voudrais exprimer mes
vifs remerciements. Je ne mentionne
pas d’autres noms – le Seigneur les
connaît tous. Ensemble nous
pouvons tous seulement remercier le
Seigneur pour les chemins de l’unité
sur lesquels il nous a conduits et



nous associer à sa prière dans une
humble confiance : fais que nous
devenions un, comme tu es un avec
le Père, pour que le monde croie qu’il
t’a envoyé (cf. Jn 17, 21).

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-fr/article/unite-
remercier-un-don-et-atteindre-un-but/

(09/02/2026)

https://opusdei.org/fr-fr/article/unite-remercier-un-don-et-atteindre-un-but/
https://opusdei.org/fr-fr/article/unite-remercier-un-don-et-atteindre-un-but/
https://opusdei.org/fr-fr/article/unite-remercier-un-don-et-atteindre-un-but/

	Unité: remercier un don et atteindre un but

