
opusdei.org

Un regard plein
d’affection:
miséricorde et
fraternité

Au fond du mystère de la
miséricorde divine bat la joie
du Cœur de Dieu qui veut
entrer dans le monde. Ainsi la
miséricorde, loin d'être un
simple ressort à actionner
devant la faiblesse ou les
imperfections de notre
entourage, s'avère être un
amour sans réserves, sans
calcul; une irradiation d'un
Amour qui n'est pas de ce
monde.



30/10/2019

Miséricorde

Peu à peu, au rythme des fêtes
liturgiques et des évènements du
Jubilé, nous essayons de « fixer notre
regard sur la miséricorde »[1]
pendant cette année sainte. Depuis la
bulle de convocation au Jubilé, le
Pape a souligné que le mystère de la
miséricorde de Dieu ne s'adresse pas
qu'à ceux qui vivent loin de la
maison du Père, mais à nous aussi
qui, avec les limitations qui sont les
nôtres, essayons de vivre près de
Dieu: pour que nous soyons aussi
«signe efficace de l'action du Père...
pour que le témoignage des croyants
se fasse plus fort et plus efficace »[2].

La miséricorde, « poutre maîtresse
qui soutient la vie de l'Église 
[3],embrasse tous les aspects de



l'existence des chrétiens. On
pourrait, d'abord, considérer qu'il
s'agit là d'un slogan, ou d'une façon
différente de parler des choses de
toujours. Or, c'est bien plus que cela !
La miséricorde est une lumière et
une force de Dieu pour découvrir «
avec tous les saints quelle est la
largeur, la longueur la hauteur et la
profondeur » [4] de son Amour.

Réviser l'amour

Une réflexion paisible sur la
miséricorde, comme quelque chose
qui nous touche de près, nous aidera
à préciser, dans un dialogue avec le
Seigneur, les domaines où notre
amour pourrait s'être terni :

Y-a-t-il en nous quelque chose du fils
ainé de la parabole du fils prodigue,
incapable de se réjouir avec les
autres à l'arrivée de son frère? [5].

Y-a-t-il en nous quelque chose du
pharisien qui monte au temple



satisfait des choses qu'il accomplit,
mais dont le cœur est sec? [6].

Y-a-t-il en nous quelque chose du
serviteur qui, après s'être fait
pardonner par son maître, n'est pas
disposé à passer au compte des
pertes et profits les petites dettes du
prochain [7].

" Je connais ta conduite, tes fatigues
et ta constance [...] N'as-tu pas
souffert pour mon nom sans te
lasser? Mais j'ai contre toi que tu as
perdu ton amour d'antan " [8]. Par de
telles paroles de l'Apocalypse, Dieu
frappe à la porte des chrétiens qui
s'efforcent de vivre leur foi en
profondeur. Il les confirme dans le
bien qu'ils font, mais il les pousse en
même temps vers une nouvelle
conversion. Sur la même longueur
d'onde se trouvent ces paroles de
saint Josémaria, qui peuvent nous
aider à illuminer le fond de notre
âme:



« Tu suis un plan de vie exigeant: tu
te lèves tôt, tu fais ta méditation, tu
fréquentes les sacrements, tu
travailles ou tu étudies beaucoup, tu
es sobre, tu te mortifies.... mais tu
remarques qu'il te manque quelque
chose! Cela, considère-le pendant ton
dialogue avec Dieu: puisque la
sainteté - la lutte pour y parvenir- est
la plénitude de la charité, tu dois
reconsidérer ton amour de Dieu et, à
travers Lui, ton amour des autres.
Peut-être découvriras-tu alors, cachés
dans ton âme, de grands défauts
contre lesquels tu ne luttais même
pas: tu n'es pas ni un bon fils, ni un
bon frère, ni un bon camarade, ni un
bon ami, ni un bon collègue: et,
comme tu aimes « ta » sainteté d'un
amour désordonné, tu es jaloux.

Tu te sacrifies sur beaucoup de
«petits points personnels »; c'est
pourquoi tu es attaché à ton moi, à ta
personne, et, au fond, tu ne vis ni



pour Dieu, ni pour les autres: mais
seulement pour toi;» [9].

La miséricorde de Dieu, si nous la
laissons entrer dans notre âme, nous
pousse à réviser notre amour, à
découvrir les plis où notre cœur
aurait pu se trouver piégé, endormi,
sans que nous nous en rendions
compte. La miséricorde de Dieu nous
fait découvrir que nous vivons pour
les autres, nous arrache à notre
préoccupation excessive pour notre
sécurité personnelle [10] où il ne
pourrait y avoir que peu de place
pour Dieu ni pour ceux qui nous
accompagnent ou viennent à notre
rencontre. Ma joie, demande le Pape,
est-elle de sortir de moi-même pour
aller à la rencontre des autres ou de
considérer qu'il n'y a plus de
problèmes et de me replier sur moi-
même? [11].

Se réjouir avec les autres.



« Dieu est joie disait saint Jean-Paul II
aux jeunes, et, dans la joie de vivre, il
y a un reflet de la joie primitive que
Dieu a expérimentée en créant
l'homme »[12], et qu'Il continue à
expérimenter en nous pardonnant. Il
y a dans le ciel, plus de joie pour un
pécheur qui se convertit que pour
quatre- vingt dix-neuf justes qui
n'ont pas besoin de pénitence » [13].
Au fond du mystère de la
miséricorde divine bat « la joie de
Dieu qui veut entrer dans le monde »
[14]. D'où la prière de saint Paul: «
Que celui qui exerce la miséricorde
le fasse en rayonnant de joie » [15].

C'est pourquoi la miséricorde n'est
pas qu'un ressort à activer devant la
faiblesse ou les imperfections de
notre entourage: c'est un amour sans
réserve, sans calcul, une lumière qui
envahit tout et qui fait des vertus
chrétiennes des traits aimables et
attractifs de la personnalité, et,
surtout, une irradiation d'un amour



qui n'est pas de ce monde [16]. Dans 
Chemin, saint Josémaria écrivait:« La
vraie vertu n'est pas triste et
antipathique, mais aimablement
joyeuse » [17] Bien des années plus
tard, il reviendrait sur la même idée,
en l'agrémentant d'un commentaire :
« Vous êtes tous si joyeux! On ne s'y
attendait pas », ai-je entendu
commenter.

Il vient de loin, ce zèle diabolique des
ennemis du Christ qui ne se lassent
pas de murmurer que les personnes
qui sont données à Dieu « tirent » de
tristes mines. Et, malheureusement,
parmi ceux qui se veulent « bons »,
certains leur font écho, avec leurs «
vertus tristes ».

« -Nous te rendons grâces, Seigneur,
parce que tu as voulu compter sur
nos vies, joyeuses, heureusement,
pour effacer cette fausse caricature.
Je te demande aussi que nous ne
l'oubliions pas » [18].



Aussi, pour être efficace, véridique,
la miséricorde doit tout envahir
allègrement dans notre vie. La joie se
prêche par la jeunesse, parce qu'un
esprit jeune ne calcule pas, ne se met
pas de limite. Pour que notre vie
chrétienne ne se cantonne pas à une
fausse caricature, il lui faut être toute
entière imprégnée de miséricorde
joyeuse. Une telle vision n'a rien
d'utopique, la miséricorde étant
compatible avec la faiblesse. Cette
faiblesse même, qui nous rend plus
humbles et plus à même de
comprendre que notre entourage a
aussi ses défauts, nous permet, en
effet de grandir en miséricorde.
Certes, en bien des occasions nous
nous sommes montrés durs,nous
n'avons pas su nous donner aux
autres, et nous n'avons pas pu
refléter la miséricorde de Dieu. Nous
pouvons toutefois, dire au moins au
Seigneur que nous voudrions être
miséricordieux en tout. Il nous
aidera à ne pas calculer, à ne pas



faire acception de personnes ou de
circonstances, si bien que nous
ferons nôtre la citation de Forge:« Se
donner sincèrement aux autres est
d’une telle efficacité que Dieu
accorde en retour une humilité
pleine de joie. » [19]. Et, alors, nous
serons aussi pour les autres cette
source d'air propre et de joie qui
dépasse « la joie physiologique de
l'animal en bonne santé ». [20],
puisque la vraie joie « provient de
l'abandon de tout et de soi dans les
bras pleins d'amour de Notre Père
Dieu » [21]. Qui s'abandonne ainsi en
Dieu, transmet souvent, sans s'en
rendre compte la joie que Dieu lui
donne, une joie qui naît de la gratuité
d'une rencontre, de s'entendre dire «
tu comptes à mes yeux », et pas
nécessairement par des paroles. C'est
cela précisément que Dieu nous fait
comprendre » [22], et que nous
pouvons faire comprendre aux
autres, sans forcément beaucoup de
paroles.



Affection

Parlant de la charité, saint Josémaria
l'appelait encore souvent affection 
[23]. C'est là un terme difficile à
traduire dans certaines langues, mais
central dans son enseignement, pour
signifier que la charité véridique
n'est ni officielle, ni sèche, ni sans
âme, mais qu'elle est au contraire
pleine de « chaleur humaine » [24],de
compréhension et d'ouverture.
«Vivre la charité ne saurait se borner
à satisfaire à certaines formes
extérieures d'éducation ou à
manifester à l'autre un respect froid
dont le but réel est de le maintenir à
distance. C'est ouvrir son cœur [25].
C'est abattre les barrières que nous
dressons pour nous blinder devant
ce que nous aimons moins dans la
façon d'être des autres. Respect vient
du latin respectus, regard attentif,
considération. Le vrai respect n'est
pas une résignation polie devant les
défauts des autres, où nous nous



protégerions derrière notre rempart,
mais nous faire, par notre conduite,
proches, compréhensifs,
magnanimes pour nous rendre à
même de voir en vérité l'autre dans
les yeux. C'est de cette même attitude
que parle le Pape lorsqu'il emploie le
terme de tendresse, qui est « charité
respectueuse et délicate » [26]; «
Essayez toujours, disait-il en une
occasion, d'être un regard qui
accueille, une main qui soulage et
accompagne, une parole de
réconfort, une accolade de tendresse
» [27]. « En suivant l'exemple du
Seigneur, comprenez vos frères d'un
cœur plus grand, d'un cœur qui n'a
peur de rien, et aimez-les en vérité
[…]. En étant plus humains, vous
saurez passer au-dessus de petits
défauts et voir, avec une
compréhension maternelle, le bon
côté des choses » [28].

Même si nous la connaissons déjà, il
est bon que nous redécouvrions la



vibration de miséricorde à trouver
dans cette comparaison que faisait
saint Josémaria : « pour schématiser
et en plaisantant, je vous ai fait
remarquer l'impression différente
que nous avons d'un même
phénomène, selon qu'il est vu avec
ou sans affection. Et je vous disais -
pardonnez-moi la caricature-, qu'en
voyant un gosse qui se met le doigt
dans le nez, les invités s'exclament : «
qu'il est sale! » et sa maman
rétorque : « il sera chercheur! ». Mes
filles et mes fils, vous me comprenez.
Il nous faut pardonner. Ne faites pas
montre de répugnance pour des
petitesses spirituelles ou matérielles,
qui n'ont pas trop d'importance.
Regardez vos frères avec amour et
vous arriverez à la conclusion -pleine
de charité- que tous, nous sommes
des chercheurs! » [29].

Les personnes se présentent
différemment à nous, selon que nous
les regardons avec affection ou non.



En outre, la miséricorde ne se
résume pas à une disposition du
cœur digne de louange. Saint
Josémaria nous la montre comme
une condition nécessaire à la
connaissance d'autrui, sans les
distorsions inhérentes à notre amour
propre. Voyant les autres avec
miséricorde, nous n'édulcorons pas
notre regard. Nous les voyons
comme Dieu les voit, comme ils sont
vraiment : des hommes et des
femmes doués de vertus que nous
admirons, mais aussi de défauts qui
les font probablement souffrir sans
pour autant qu'ils le manifestent
extérieurement, et qui réclament une
aide pleine de compréhension.En
revanche, sans miséricorde, nous
perdons en angle de vision et en
profondeur de champ. Nous
rapetissons les autres. Regarder avec
affection, aimer en regardant,
permet de mieux connaitre et aussi
de mieux aimer. « Le coefficient de
dilatation du cœur humain est



énorme. Quand il aime, il s'élargit en
un crescendo d'affection qui dépasse
toutes les barrières. Si tu aimes le
Seigneur, il n'y aura personne qui ne
trouve de place dans ton cœur. ». 
[30].

Formes quotidiennes du pardon

De même que la paix n'est pas une
simple absence de guerre, l'unité
d'une famille ne saurait s'identifier à
la cohabitation pure et simple de ses
membres. Dans un foyer, dans une
entreprise, malgré l'absence de
grands conflits, il se pourrait très
bien qu'existent en même temps des
murs subtils derrière lesquels les uns
se protègent des autres. Ces murs de
dressent parfois sans que nous nous
en rendions compte, parce que vivre
ensemble chaque jour amène,
presque inévitablement, des tensions
ou des mécontentements. « Il y a des
frictions, des différends, mais ce sont
là choses courantes, qui, jusqu'à un



certain point, contribuent même à
donner du piquant à nos journées. Ce
sont des choses insignifiantes que le
temps aplanit toujours » [31]. Le
temps finit toujours par montrer,
sauf si notre superbe les met
démesurément en avant, que
certaines choses auxquelles nous
accordions beaucoup d'importance
n'en avaient pas en réalité. C'est
pourquoi, spécialement dans la vie
de famille, il est important d'être
attentif pour éviter que se dressent
ces murs, parfois presque
imperceptibles, qui nous séparent un
tant soit peu les uns des autres. Si, au
lieu de faire passer au bleu les choses
qui nous gênent, nous alimentons
des ressentiments, ce qui en soi est «
normal » et inoffensif pourrait, à la
longue, nous tuméfier peu à peu le
cœur, si bien que notre relation avec
les autres, et donc l'ambiance de la
maison, se raréfierait.



La miséricorde nous fait sortir du
cercle vicieux du ressentiment qui
nous pousse à dresser une liste
d'offenses où le moi s'exalte
proportionnellement aux déficiences
réelles ou imaginaires d'autrui.
L'Amour de Dieu nous pousse, au
contraire, à Le chercher dans notre
cœur, pour y trouver notre
soulagement. « Par où commencer
pour pardonner les offenses grandes
ou petites dont nous souffrons
chaque jour ? Avant tout, par la
prière [....]. Commençons par notre
propre cœur : par la prière nous
pouvons faire face au ressentiment
qui nous affecte, en recommandant à
la miséricorde de Dieu celui qui nous
a fait du mal. » Seigneur, je te prie
pour untel, une telle » Nous
découvrons ensuite que cette lutte
intérieure pour pardonner purifie du
mal et que prière et amour nous
libèrent des chaînes intérieures de la
rancœur. Il est si laid de vivre dans
la rancœur ! Nous avons chaque jour



l'occasion de nous entraîner au
pardon, de vivre de geste si haut qui
rapproche l'homme de Dieu » [32].
Saint Josémaria, par exemple, avait
l'habitude de prier dans les
mementos de la Messe aussi pour
ceux qui lui avaient fait du mal. [33].

Un cœur miséricordieux est un cœur
agile, qui réussit à faire face
«sportivement», sans dramatisation,
aux épisodes les moins agréables de
la journée [34]. Il peut parfois nous
en coûter de pardonner, quand
s'accumulent en nous fatigue,
chagrin, tension. Mais il est bon, avec
l'aide de Dieu qui ne fait jamais
défaut, que nous aspirions à
pardonner sur le champ, et même à
pardonner par anticipation, avec
magnanimité, sans faire de compte.
Si, pour ainsi dire, nous donnons aux
autres une marge, marge d'erreur, de
nervosité, d'inopportunité, nous
n'aurons pas à les pardonner comme
quelqu'un qui ferait une concession.



Nous leur pardonnerons sans nous
donner d'importance, avec une
charité « qui endure tout, croit tout,
attend tout, supporte tout » [35]. Sans
aucun doute, il pourra nous en
coûter de digérer l'affront et peut-
être, au moment opportun,
conviendra-t-il de faire un
commentaire délicat à la personne,
un commentaire qui l'aide à
s'améliorer. Mais, dans certains cas,
nous pourrons pardonner
immédiatement. Souvent, il ne
faudra même pas expliciter cela par
des mots, pour ne pas donner suite à
l'épisode, et il suffira de notre
proximité et d'un peu d'humour pour
dédramatiser. Quand nous
surmontons la tentation de rendre le
mal pour le mal, ou de répondre à la
froideur par la froideur, le Seigneur
comble notre âme. Nous pouvons
dire alors avec le psalmiste. «
Meilleur que la vie, Ton amour. » [36]
Ta miséricorde vaut plus que la vie.
Un bon ami disait à saint Josémaria :



« Je n'ai pas eu besoin d'apprendre à
pardonner, car le Seigneur m'a
appris à aimer » [37].

Carlos Ayxela

[1] Pape François, Bulle Misericordiae
vultus, 11-IV-2015, n. 3.

[2] Ibidem

[3] Ibidem, n. 10.

[4] Eph 3, 18.

[5] Lc 15, 28-32.

[6] Lc 18, 10-14.

[7] Mt 18, 23-35.

[8] Ap 2, 2-4.

[9] Saint Josémaria, Sillon, n. 739.



[10] Saint Josémaria,Quand le Christ
passe, n. 18.

[11] Pape François, Homélie pour la
sainte Marthe, 25-II-2016.

[12] Saint Jean-Paul II, Discours, 6-
IV-1995.

[13] Lc 15, 7.

[14] Benoît XVI, Homélie, 18-IV-2010.
Saint Thomas d'Aquin, Super
Psalmos, 24 n. 6: «En Dieu se
reconnaît la bonté, c'est à dire, la
communication des biens aux
créatures, car le bien est diffusif de
lui-même. La miséricorde, en même
temps faitréférence à une effusion
spéciale de bonté pour remplacer la
misère».

[15] Rm 12, 8.

[16] Jn 17, 21.

[17] Saint Josémaria, Chemin, n. 657.



[18] Sillon, n. 58.

[19] Saint Josémaria, Forge, n. 591.

[20] Sillon, n. 659.

[21] Ibidem.

[22] Pape François, Discours, 6-
VII-2013.

[23] Cfr., par exemple, Sillon, n. 821; 
Forge, n. 148; Amis de Dieu, nn. 125,
229; Quand le Christ passe, n. 36.

[24] Quand le Christ passe, n. 167.

[25] Amis de Dieu, n. 225.

[26] Pape François, Message, 6-
XII-2013.

[27] Pape François, Discours, 9-
XI-2013.

[28] Saint Josémaria, Lettre 29-
IX-1957, n. 35 (cité dans E. Burkhart –
J. López, Vida cotidiana y santidad en



la enseñanza de San Josemaría.
Estudio de teología espiritual, Rialp,
Madrid 2011, vol. II, pp. 331-332).

[29] Ibidem.

[30] Via Crucis, VIII, n. 5.

[31] Saint josémaria, Entretiens, n.
101.

[32] Pape François, Angelus, 26-
XII-2015.

[33] Javier Echevarría, Vivir la Santa
Misa, Rialp, Madrid 2010, pp. 106,
151.

[34] Entretiens, n. 91.

[35] 1 Cor 13, 7.

[36] Ps 63, 4.

[37] Sillon, n. 804.



pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-fr/article/un-regard-
plein-daffection-misericorde-et-fraterni/

(22/01/2026)

https://opusdei.org/fr-fr/article/un-regard-plein-daffection-misericorde-et-fraterni/
https://opusdei.org/fr-fr/article/un-regard-plein-daffection-misericorde-et-fraterni/
https://opusdei.org/fr-fr/article/un-regard-plein-daffection-misericorde-et-fraterni/

	Un regard plein d’affection: miséricorde et fraternité

