
opusdei.org

Un chant de louange
et d'amour : le
Trium Puerorum

Le Trium Puerorum est un
chant de louange à Dieu, que
l'Église conseille de prier après
la Sainte Messe. La nature toute
entière, avec le soleil, les étoiles,
les rayons, les nuages ou les
mers, s'unit à cet hymne
entonné par trois jeunes Juifs
de l'Ancien Testament.

13/04/2021



Le roi Nabuchodonosor avait fait
construire une statue en or de vingt-
sept mètres de haut (cf. Dan 3). Tous
ses sujets, venant de différents
peuples et nations, se rassemblèrent
autour d'elle et commencèrent à
l'adorer. La punition, pour ceux qui
s’y refusaient, était claire : « Celui qui
ne se prosternera pas et n’adorera
pas sera jeté immédiatement au
milieu d’une fournaise de feu
ardent… » La situation était propice
pour dénoncer les Juifs, alors
certains Chaldéens se mirent
d'accord et se rendirent rapidement
auprès de Nabuchodonosor : « Ô roi,
puisses-tu vivre à jamais ! (…) Tu as
confié l’administration de la
province de Babylone à des Juifs :
Sidrac, Misac et Abdénago. Eh bien, ô
roi, ces hommes n’ont pas tenu
compte de toi ! Ils ne servent pas tes
dieux, ils n’adorent pas la statue d’or
que tu as érigée ». Alors le roi, enragé
et furieux, fit venir ces trois garçons.
Et une fois devant lui, il voulut



s'assurer que ce qu'il avait entendu
était vrai :

— Est-il vrai, (...) que vous refusez de
servir mes dieux et d’adorer la statue
d’or que j’ai fait ériger ? (…) Si vous
n’adorez pas cette statue, vous serez
immédiatement jetés dans la
fournaise de feu ardent ; et quel est
le dieu qui vous délivrera de ma
main ?

Les trois jeunes hommes répondirent
à l'unisson, sans aucune nuance de
doute :

— Si notre Dieu, que nous servons,
peut nous délivrer, il nous délivrera
(...)Et même s’il ne le fait pas, sois-en
bien sûr, ô roi : nous ne servirons pas
tes dieux, nous n’adorerons pas la
statue d’or que tu as érigée.

La réaction de Nabuchodonosor ne
se fit pas attendre. Il ordonna que la
fournaise soit allumée sept fois plus
fort que d’habitude et y introduisit



Sidrac, Misac et Abdénago. Le feu
était si intense qu'il embrasa même
une partie de la suite du roi.
Cependant, il ne fit de mal à aucun
des jeunes hommes, car un ange du
Seigneur était descendu avec eux et
avait jeté la flamme hors de la
fournaise. « Or ils marchaient au
milieu des flammes, ils louaient Dieu
et bénissaient le Seigneur (…) : Béni
sois-tu, Seigneur, Dieu de nos pères,
loué sois-tu, glorifié soit ton nom
pour les siècles ! »

Des catacombes au missel

Ce passage du livre de Daniel a été
repris au IIème siècle avant J.C.
comme exemple pour les Hébreux
qui, sous le règne d'Antiochos IV
Epiphane, préférèrent la mort plutôt
que l'infidélité à l'Alliance. Nous,
chrétiens, nous voyons dans la
libération des trois jeunes hommes
une annonce de la Pâque de Jésus, le
martyr par excellence et le premier à



illustrer la rénovation du cosmos
qu'apporte la Résurrection. Ce récit
était tenu en haute estime au cours
des premiers siècles du
christianisme, et pour cette raison,
était souvent représenté de manière
artistique dans les catacombes, sur
les tombes et les reliquaires. Mais ce
qui a sans aucun doute contribué à
lui donner une plus grande
pertinence, fut son introduction dans
la grande veillée pascale et dans
d'autres actes liturgiques aussi bien
en Orient qu'en Occident. Et dès le
VIIIe siècle, sa popularité était si
grande qu'on le trouve mis en vers
dans diverses langues nationales.

La présence de l'hymne des trois
jeunes ou du cantique du Benedicite
dans l'Ordo Missae remonte au IXe

siècle, mais ce n’est qu’avec le Missel
Romain de 1570 qu'il est
officiellement ajouté aux rites de
clôture de la Messe. Jusque-là, les
sources parlent de façons diverses de



réciter une série de prières qui, avec
le temps, ont fini par être appelées 
Trium puerorum. Cet ensemble se
composait du cantique du Benedicite
du livre de Daniel, plus d’une série
de psaumes, de versets et de prières.
Certaines sources précisent que cette
série de prières était chantée par
tous ceux qui revenaient en
procession vers la sacristie ; d'autres,
au contraire, l'attribuent au
célébrant, au moment de retirer les
vêtements sacerdotaux. Mais ce que
nous savons avec certitude, c'est que
dans le missel en vigueur au début
du XXème siècle cela apparaissait
comme la dernière prière prévue
pour le prêtre à l'issue de la
célébration eucharistique. Ce que
l'on appelait autrefois le Canon
Missae s'achevait avec le prêtre qui,
en descendant de l'autel, disait le 
Trium puerorum[1] comme action de
grâce. Ce fut le cas jusqu'en 1962,
lorsqu'il fut retiré de l'ordinaire de la
Messe et placé parmi les prières



recommandées pro opportunitate.
Dans les éditions récentes du Missel
Romain, il n'apparaît pas dans les
prières d'action de grâce proposées
après la Messe. Il n'est donc pas
surprenant que la relation entre
l'action de grâces et ce cantique soit
moins claire aujourd'hui.

Nouveauté d'une coutume

Puisque nous avons vu sa présence
dans le missel au début du XXe siècle,
nous pouvons replacer dans le
contexte l'annotation faite par saint
Josémaria en 1932 : « Ce serait très
beau de terminer, chaque jour,
l'action de grâce avec l'antienne « 
Trium puerorum », les deux psaumes
et les prières à leur suite (cinq
minutes) que le bréviaire met dans
l'action de grâce post Missam »[2].
Cependant, ce n’est que huit ans plus
tard que l'on trouve la première
référence à la pratique de cette
coutume, lorsque l'auteur du journal



du centre de Diego de León écrit : «
Le Père célèbre dans l'oratoire ; après
la Messe, il dit qu'à partir de
maintenant, on aura la coutume dans
l'Œuvre de terminer l'action de
grâces après la Communion avec la
prière En Ego et le chant des trois
enfants »[3].

Comme à d'autres occasions, cette
coutume de l'Œuvre émergeait avec
l'expérience et le temps. Il n'est donc
pas surprenant qu'en 1947, saint
Josémaria se soit à nouveau
interrogé sur la meilleure façon de
vivre l'action de grâces après la
Messe. Dans une lettre au Conseil
Ggénéral, qui se trouvait encore à
Madrid, il leur demande de voir « s’il
n'est pas trop long – je ne le pense
pas –, après les dix minutes d'action
de grâce personnelle à la fin de la
Sainte Messe, de faire collectivement
et de manière liturgique l'action de
grâces avec l'Antienne et le cantique
des trois enfants, le psaume 150, etc.



et les trois petites prières, avec une
seule conclusion. Ensuite l'oraison
jaculatoire, et on termine. Il y a cinq
ans d'indulgences à chaque fois, et
une plénière chaque mois. Si cela
convient, qu'on le fasse dans toutes
les maisons »[4]. Au fil du temps, la
pratique s'est installée et à partir de
1950 elle s'est intégrée au rythme
habituel des centres de l’œuvre.

Il faut dire que cette prière n'était
pas quelque chose d'exclusif à
l'Œuvre, mais, comme nous l'avons
déjà vu, qu'elle était présente dans
l'ordinaire de la Messe à cette
époque. De plus, il est bon de se
rappeler que le Cantique du chapitre
3 de Daniel se trouvait – et encore
aujourd'hui – dans les laudes de la
Liturgie des Heures, surtout les
dimanches. Cependant, la nouveauté
introduite par saint Josémaria fut
d'étendre sa récitation aux laïcs,
encourageant ainsi leur participation
active à la liturgie. D'un autre côté,



cette coutume nous aide à vivre
l'action de grâce avec toute l'Église,
en même temps que nous nous
souvenons de notre but ultime :
rendre gloire à Dieu, Un et Trine.

Avec toute l'Église

Avec cette manière de procéder, saint
Josémaria distinguait deux moments
dans l'action de grâce après la Messe,
pour les centres de l'Œuvre. Le
premier a trait au dialogue
silencieux de chacun avec Dieu le
Père, le Fils et l'Esprit Saint : « Notre
amour pour le Christ qui s'offre à
nous, nous pousse à savoir trouver, à
la fin de la Messe, quelques minutes
pour une action de grâces
personnelle, intime, qui prolonge
dans le silence du cœur cette autre
action de grâces qu'est l'Eucharistie
»[5].

D'autre part, le second moment veut
souligner la dimension ecclésiale de
l'action de grâce, qui ne se réduit pas



seulement à une expérience
individuelle d'intimité avec Jésus. Le
don de Dieu dans l'Eucharistie est si
grand qu'aucune créature ne peut à
elle seule exprimer la gratitude qui
Lui est due. Cette prière nous permet
de Lui rendre grâces ensemble. Pour
cette raison, lorsque nous prions le 
Trium puerorum, nous ne remercions
pas seulement Jésus pour notre
communion, mais aussi pour celle de
ceux qui nous entourent. C'est
comme si nous Lui disions : « Nous
Te rendons grâces d'être venus chez
chacun d'entre nous, de T'être rendu
présent pour nous, pour tous les
chrétiens ».

Précisément pour que nos voix
puissent se joindre plus facilement
au chant de louange et d'amour avec
lequel l'Église vit chaque rencontre
eucharistique, saint Josémaria a
pensé que le Trium puerorum devait
être récité. Consacrer un temps
d'action de grâce à ce cantique nous



aide donc à grandir dans la
communion entre tous les chrétiens
à travers l'Eucharistie. Car c'est en
elle que l'Église « renaît et se
renouvelle continuellement comme
la communio que le Christ a apportée
au monde, accomplissant ainsi le
plan éternel du Père (cf. Ep 1, 3-10).
De manière particulière dans
l'Eucharistie et à travers
l'Eucharistie, l'Église contient en elle,
en germe, l'union définitive dans le
Christ de tout ce qui existe au ciel et
de tout ce qui existe sur la terre,
comme le disait Paul (cf. Eph. 1, 10) :
une communion vraiment
universelle et éternelle »[6].

Un laboratoire de louange

Le Trium puerorum est une invitation
constante à bénir et à louer le
Seigneur. Il nous rappelle que la
vocation la plus intime de toutes les
créatures est de rendre gloire à Dieu,
Un et Trine. La Communion est



indissociable du désir affectif et
efficace de Le louer, de reconnaître
Sa grandeur et Sa toute-puissance.

Ce mouvement de l'âme est cohérent
avec la célébration eucharistique,
puisque la Messe, en particulier la
prière eucharistique, est une grande
prière d'action de grâces, qui
commence par un chant de louange –
le Sanctus – et se termine par une
glorification solennelle de Dieu le
Père par le Christ, avec Lui et en Lui.
Le Trium Puerorum prolonge cette
invocation. C'est un moment que
nous pouvons voir comme un 
laboratoire où nous apprenons à
transformer nos relations avec le
cosmos et avec les autres en un chant
de louange à la Trinité. De cette
façon, réciter le Trium puerorum
avant de commencer nos tâches
quotidiennes nous rappelle l'attitude
avec laquelle nous devons affronter
chaque journée : « Rends à Dieu “
toute ” gloire. — Avec l’aide de la



grâce, que ta volonté “ purge ”
chacune de tes actions afin qu’il n’y
reste rien qui sente l’orgueil humain,
la complaisance pour ton “ moi ” »[7].

Dans ce laboratoire, toutes les
créatures spirituelles et matérielles
se donnent rendez-vous ; tous les
éléments du cosmos et du peuple
d'Israël sont récapitulés, en
commençant par ceux qui sont les
plus matériels et en terminant par
ceux qui ont le plus grand degré de
vie. Le point culminant de ce 
crescendo est occupé par les «
humbles de cœur » (Dn 3, 87), parmi
lesquels sont comptés Sidrac, Misac
et Abdénago. Pour que nous
puissions tous nous unir à eux et
qu'ainsi s'accomplisse le projet
originel de la création – « Et que tout
être vivant chante louange au
Seigneur ! » (Ps 150, 6) – l’Église
conclut le Trium puerorum par une
pétition articulée dans un Notre Père,
des versets issus des psaumes et trois



prières. En eux résonnent les mêmes
souhaits exprimés auparavant, mais
cette fois convertis en une intense
supplication pour que nous, qui
sommes aussi au milieu du feu des
épreuves intérieures et extérieures,
nous expérimentions le soulagement
de l'aide divine et qu'ainsi nous
puissions convertir notre journée
entière en un Magnificat à la
miséricorde divine.

Juan Rego

[1] «Finito Evangelio sancti Johannis,
discedens ab Altari, pro gratiarum
actione dicit Antiphonam Trium
puerorum, cum reliquis, ut habetur in
principio Missalis» Missale romanum
(1920), Canon Missae, p. 302.

[2] Saint Josémaria, Notes intimes, n°
833 (entre le 20-IX et le 2-X 1932).



[3] Journal de Diego de Leon, 17-
XII-1940. La prière En ego, O bone et
dulcissime Jesu, est également
connue comme Prière à Jésus
Crucifié.

[4] Saint Josémaria, Lettre, 7-III-1947

[5] Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, n° 92.

[6] Saint Jean Paul II, Audience
générale, 15-I-1992.

[7] Saint Josémaria, Chemin, n° 784.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-fr/article/un-chant-de-
louange-et-d-amour-le-trium-puerorum/

(18/02/2026)

https://opusdei.org/fr-fr/article/un-chant-de-louange-et-d-amour-le-trium-puerorum/
https://opusdei.org/fr-fr/article/un-chant-de-louange-et-d-amour-le-trium-puerorum/
https://opusdei.org/fr-fr/article/un-chant-de-louange-et-d-amour-le-trium-puerorum/

	Un chant de louange et d'amour : le Trium Puerorum

