
opusdei.org

Un autre regard -
Donner des moyens
de formation

Quand nous donnons un moyen
de formation, nous le faisons
avec le regard de celui qui a mis
le Christ au centre de sa vie.
Mais nous le faisons aussi en
pensant aux personnes qui vont
le recevoir, et nous cherchons à
toucher le cœur de chacune. Et
tout cela selon notre propre
façon de voir, notre
personnalité, désireux de
transmettre un message
chrétien authentique et fidèle à
son sens originel.



13/01/2025

Après son exil sur l’île de Patmos,
saint Jean s’établit à Éphèse, où il
allait passer les dernières années de
vie. C’est là qu’il commença à
entendre parler de personnes qui
mettaient en doute la rédemption
opérée par Jésus et niaient sa
condition de Messie. Il décida alors
d’écrire une série de lettres adressées
aux diverses églises d’Asie Mineure
afin de fortifier la foi des fidèles et de
dénoncer ces déviations. Il le fait en
partant de ce qui est au cœur de
toute sa prédication : « Ce que nous
avons entendu, ce que nous avons vu
de nos yeux, ce que nous avons
contemplé, ce que nos mains ont
touché du Verbe de la vie […], nous
vous l’annonçons pour que vous
aussi vous soyez en communion avec
nous. Quant à notre communion, elle
est avec le Père et avec son Fils Jésus



Christ. Tout ceci, nous vous l’écrivons
pour que notre joie soit complète » (1
Jn 1, 1-4).

Avec le regard de Jésus

Pour parler du Christ, il faut d’abord
être son ami. En relisant les propos
de saint Jean, on peut conclure que
l’amitié est nécessaire pour faire
pleinement l’expérience de la joie
d’être chrétien. Les mots qu’il
emploie reflètent le bonheur que
procure la proximité du Seigneur. «
N’ayez pas peur de montrer le Christ
que vous êtes, disait saint Josémaria.
Faites-le par votre vie, par votre
amour, par votre esprit de sacrifice,
par votre enthousiasme dans le
travail, par votre compréhension,
par votre zèle pour les âmes, par
votre joie »[1].

Le prélat de l’Opus Dei disait un jour
à ce propos : « Dans les moyens de
formation, quand nous traitons un
sujet, nous cherchons à montrer le



lien qu’il entretient avec le Seigneur.
En effet, dans la vie, vient un
moment où les simples désirs de
perfection morale ne suffisent plus,
ni même une lutte centrée sur le fait
de vouloir être meilleurs. En
revanche, quand la formation nous
montre que l’essentiel est l’amour de
Jésus Christ et, par lui, des autres, la
lutte acquiert tout son sens : nous ne
cherchons pas simplement à faire
quelque chose de mieux ; nous
cherchons à nous unir davantage à
lui »[2].

La formation dispensée dans les
œuvres de saint Raphaël et de saint
Gabriel doit refléter une vie centrée
sur le Christ. Un moyen de formation
ne peut se borner à informer sur les
devoirs à remplir et sur les
conséquences négatives qui en
résultent si on ne les respecte pas. Il
ne suffit pas de vouloir être
meilleurs, mais de découvrir
comment mettre le Christ au centre



de notre vie. Aimer Jésus et agir
comme lui vaut mieux que toutes les
exhortations.

La vie chrétienne comporte, bien sûr,
une série d’engagements, qui ont un
sens dans la mesure où ils
permettent de s’unir au Seigneur.
C’est pourquoi il convient de mettre
l’accent sur le pourquoi du
commandement et de montrer en
quoi nous acquérons plus de liberté
quand nous accueillons le salut et
que nous nous laissons aimer par
Dieu.

Avec les yeux de l’autre

Parler de la vie chrétienne demande
d’abord d’avoir fait l’expérience de
l’amitié avec le Christ, puis d’établir
une relation personnelle avec les
auditeurs. Les mots que l’on emploie
doivent être empreints de chaleur
humaine pour transmettre au mieux
la parole de Dieu et pour toucher les
cœurs. Le désir de servir et d’être



utiles aux autres suppose de savoir
se mettre à leur place et de se
demander ce qui les intéresse, ce qui
leur sera utile. L’auditeur, de son
côté, doit se demander en quoi ce
qu’il entend le concerne et comment
le mettre en pratique.

Ces questions sont un préalable
indispensable à la formation, tant
pour la donner que pour la recevoir.

Celui qui donne un moyen de
formation cherchera à exposer avec
clarté et force le bien et son
importance pour cultiver une
véritable amitié avec le Christ. Les
mots et les exemples employés
doivent être adaptés à l’auditeur. En
partant de ce qui a de l’importance
pour lui, on suscite son intérêt pour
ce qui va être dit. Le Seigneur en
donne l’exemple, lui qui s’intéresse à
tout ce qui occupe notre cœur et
notre esprit : « Dieu n’est pas […] une
intelligence mathématique très



éloignée de nous. Dieu s’intéresse à
nous, nous aime, est entré
personnellement dans la réalité de
notre histoire, il s’est communiqué
lui-même jusqu’à s’incarner. […] Il
est descendu de son Ciel pour se
plonger dans le monde des hommes,
dans notre monde, et enseigner “l’art
de vivre”, le chemin du bonheur ;
pour nous libérer du péché et faire
de nous les enfants de Dieu »[3].

Celui qui communique la foi cherche
à ouvrir chez ses auditeurs des
horizons à la pensée et à l’exercice de
la liberté. Et il y parvient quand il
s’appuie sur son expérience, parce
qu’il connaît l’utilité et la beauté de
ce qu’il enseigne.

Avec mon propre regard

L’Évangile nous montre que les
apôtres avaient des personnalités
différentes. André, enthousiaste et
affable, n’hésite pas à parler à Simon
de Jésus alors qu’il venait tout juste



de faire sa connaissance. Les fils de
Zébédée, en bons frères, avaient des
points communs : ils étaient tous les
deux ambitieux. Mais Jacques avait
un tempérament plus ardent, tandis
que Jean plus jeune et plus délicat a
pu jouir d’une intimité plus grande
avec le Seigneur. Pierre, impulsif et
extraverti, a été appelé à être un roc,
la tête de l’Église. Ils ont tous
contribué à l’expansion du
christianisme différemment, en
fonction de leur caractère, de leur
expérience et des personnes
auxquelles ils se sont adressés.

Dieu compte sur notre personnalité
et sur nos expériences pour parler de
la vie chrétienne. Bien sûr, cela ne
veut pas dire que nous inventions
quoi que ce soit de nouveau, mais
que nous nous efforçons
d’approfondir le contenu du message
selon notre façon de voir pour le
transmettre à nos auditeurs. Chacun
parvient à transmettre fidèlement ce



message, parce qu’il a fait sien le
sujet en question, sans se contenter
de répéter des expressions ou de
multiplier les citations, qui peuvent
procurer une fausse assurance. Il
s’agit de comprendre en profondeur
ce que l’on a dire et de l’exposer avec
intérêt et chaleur.

La bonne assimilation du sujet à
traiter se voit aussi à la façon
d’employer des images, de donner
des exemples et de s’exprimer
simplement. Parler de son propre
fond, à partir de son expérience,
suscite forcément l’intérêt. Ce n’est
pas toujours facile, parce que cela
demande de partir de la vie du Christ
en nous, de pratiquer une lecture
attentive et méditée de l’Évangile, où
nous nous laissons constamment
surprendre par la beauté et la
richesse de son message.

Si nous donnons les moyens de
formation dans cet esprit, nous nous



rendrons compte qu’on peut aborder
un même sujet de bien des façons
dans le si vaste et si riche cadre de
l’esprit de l’Œuvre. Chacun, fort de sa
propre expérience, enrichit la
présentation de la vie chrétienne, car
nous ne cherchons pas à épuiser un
sujet, mais à faire ressortir un aspect
qui soit utile aux auditeurs à un
moment donné. Bien que les sujets se
répètent avec une certaine
fréquence, leur exposition sera
toujours différente. « La beauté de
l’Évangile demande à être vécue […]
et témoignée dans la concorde entre
nous, qui sommes si différents ! Et
j’ose dire que cette unité est
essentielle pour le chrétien : ce n’est
pas une attitude, une façon de parler,
non, elle est essentielle, parce que
c’est l’unité qui naît de l’amour, de la
miséricorde de Dieu, de la
justification de Jésus Christ et de la
présence de l’Esprit Saint dans nos
cœurs »[4].



***

Tandis que saint Jean écrivait ses
lettres, saint Paul en faisait autant à
des centaines de kilomètres. Sa vie
avait complètement changé depuis sa
rencontre avec Jésus sur le chemin
de Damas. Non pas seulement parce
qu’il avait cessé de persécuter les
chrétiens et qu’il était devenu l’un
d’eux, mais aussi parce que sa façon
de voir Dieu avait été complètement
transformée : sa vie, qui jusque-là
visait à l’accomplissement de règles
strictes, est désormais fondée sur sa
rencontre avec le Christ. Depuis lors,
comme les autres apôtres, toute sa
prédication a consisté à transmettre
ce qu’il avait reçu du Seigneur. Pour
ce faire, il a dû tenir compte des
besoins des communautés et des
personnes auxquelles il s’adressait,
avec son style si particulier et
percutant qui faisait entrevoir son
expérience de l’amour de Dieu. Ses
lettres reflètent différents genres de



relations avec les destinataires : il
peut aussi bien parler en détenteur
de l’autorité apostolique (cf. 2 Co 10,
1-1) qu’élever une supplique en tant
qu’homme âgé et prisonnier (cf. Phm
9). Mais il est toujours animé du désir
de transmettre la beauté d’une vie
avec Jésus Christ.

[1] Saint Josémaria, Réunion, 13 juin
1974.

[2] Mgr Fernando Ocáriz, Cours donné
au Collège romain de la Sainte Croix,
13 novembre 2021

[3] Benoît XVI, Audience, 28 novembre
2012.

[4] François, Angelus, 30 mai 2021.

José María Alvarez de Toledo



pdf | document généré
automatiquement depuis https://
opusdei.org/fr-fr/article/un-autre-

regard-donner-des-moyens-de-
formation/ (18/02/2026)

https://opusdei.org/fr-fr/article/un-autre-regard-donner-des-moyens-de-formation/
https://opusdei.org/fr-fr/article/un-autre-regard-donner-des-moyens-de-formation/
https://opusdei.org/fr-fr/article/un-autre-regard-donner-des-moyens-de-formation/
https://opusdei.org/fr-fr/article/un-autre-regard-donner-des-moyens-de-formation/

	Un autre regard - Donner des moyens de formation

