
opusdei.org

Très humains, très
divins (XV) :
Simplicité, pour bien
voir le chemin

Savoir que nous sommes
regardés par Dieu et vivre dans
le présent : deux attitudes pour
faire grandir la simplicité dans
notre vie.

31/01/2023

« Cherchez ce qui suffit, cherchez ce
qui est suffisant ! Le reste est un
fardeau, non un soulagement ; il
vous pèse et ne vous élève pas »[1]. Il



en est ainsi de la vie chrétienne, elle
nous amène à rechercher l’intimité
avec Dieu et à nous détacher de ce
qui ne nous conduit pas à lui. Il s’agit
d’un voyage intérieur dans lequel
nous nous efforçons à chaque étape
d’identifier et de choisir « ce qui
suffit », cette seule chose nécessaire
qui ne nous sera pas enlevée (cf. Lc
10,42).

L’expérience nous montre cependant
que cette recherche peut être
complexe. Il y a des moments où la
vie devient une sorte de labyrinthe :
des moments d’agitation intérieure et
de chaos extérieur, des jours où
notre tête est pleine et notre cœur
vide. Il peut aussi arriver que, à
cause de notre façon d’être ou parce
que nous traversons des périodes
difficiles, nous ayons tendance à
compliquer les choses, à analyser la
réalité encore et encore. Dans ces
moments-là, toute décision peut nous
paralyser, et nous pouvons ne pas



être en phase avec la volonté du
Seigneur. Nous aimerions que la vie
soit plus simple et que nos
raisonnements soient plus directs.
Nous aspirons à posséder cette
simplicité qui est capable d’éclairer
l’esprit et d’illuminer l’âme.

Comment discerner la volonté de
Dieu en toute occasion ? Comment
accepter les événements de la vie
ordinaire avec sérénité ? Comment
entrer en relation avec ceux qui nous
entourent sans juger ou déformer
leurs intentions ? Il convient tout
d’abord de réfléchir aux racines de
notre tendance à compliquer les
choses. À partir de là, nous
découvrirons deux dispositions qui
peuvent nous aider à démêler
l’écheveau de notre âme : l’humilité
et l’abandon.

Le Créateur de la vie et le «
créateur » de la peur



Chaque artiste laisse son empreinte
dans son œuvre. Dieu a également
laissé dans la création l’un des traits
les plus profonds de son essence :
l’unité. Il est l’Unité dans la Trinité, et
l’harmonie et la beauté du paradis
montrent comment dans sa création
rien ne manquait et rien n’était
superflu (cf. Gn 2, 1). Le monde et
l’homme étaient nés de l’Amour, car
seul l’Amour est capable de créer, et
l’Amour les tenait ensemble.

Cependant, face au Dieu de
l’affirmation, du oui, de l’« être » (cf.
Gn 1, 3), la voix du tentateur s’élève.
Puisque le diable ne peut pas créer, il
se consacre d’une certaine manière à
« l’incréation », et il propose à
l’homme une lecture déformée de la
réalité. Depuis le premier épisode
avec Adam et Ève, le diable joue sur
nos peurs pour nous rendre anxieux
face à l’avenir ou pour nous faire
imaginer des intentions farfelues
dans les propos ou les actions des



autres. De cette manière, il nous
transforme progressivement en âmes
peu sûres, calculatrices et inquiètes.

« Alors, Dieu vous a vraiment dit :
“Vous ne mangerez d’aucun arbre du
jardin” ? » demande le diable (Gn 3,
1). L’ennemi veut que nous fixions
notre attention sur l’arbre interdit et
que nous cessions d’apprécier les
autres dons de Dieu : les plantes, les
animaux, les autres êtres humains,
une vie en état de grâce… Nous
commençons alors à regarder le
monde avec suspicion, avec des yeux
compliqués. Satan nous fait croire
que quelque chose nous échappe,
que Dieu n’est pas sincère, qu’il nous
cache des choses. Le Qohèleth
l’explique ainsi : « La seule chose que
j’ai trouvée, la voici : Dieu a fait
l’homme droit, mais les humains ont
inventé tant de détours » (Qo 7, 29).

Cette complication prépare au péché.
L’homme ne dialogue plus, ne



marche plus avec Dieu… et finit par
se cacher de lui (cf. Gn 3,8), de peur
d’être vu nu, désarmé, ce qui est
finalement la manière dont la
créature se trouve toujours devant
son Créateur. Il ne suffit pas au
diable de nous faire tomber : il
revient immédiatement avec une
autre suggestion, une autre « non-
création », qui nous éloigne encore
plus de Dieu. Lorsque la confiance
entre le Créateur et la créature est
perdue, lorsque nous voulons nous
cacher de son regard, la nostalgie et
la lassitude entrent dans le monde
(cf. Gn 3, 16-17). L’homme et la
femme vivent alors dans la crainte
de l’avenir [2] ; leur cœur finit par
s’épuiser, et devient ainsi un terrain
fertile pour la tristesse, cette grande
alliée de l’ennemi.

La complication qu’entraîne le péché
nous a empêchés de percevoir où se
trouve le bien et de prendre des
décisions qui nous conduisent à



Dieu. Le livre des Proverbes le dit
sans ambages : « Un esprit retors ne
trouve pas le bonheur » (Prov. 17,
20). Mais nous aspirons à l’harmonie
de notre passé avec Dieu, et c’est
précisément ce genre de souvenir,
cette nostalgie qui reste dans l’âme,
qui nous ramène sans cesse au
Seigneur. La liturgie du Vendredi
saint l’exprime ainsi : « Dieu tout-
puissant et éternel, tu as créé tous les
hommes, afin que, toujours en quête
de toi, ils te cherchent, et que, te
trouvant, ils se reposent en toi » [3].

Humilité : savoir que nous sommes
regardés par Dieu

Pour se voir et voir le monde avec
des yeux simples, il faut d’abord
trouver son repos dans le regard de
Dieu. Savoir que nous sommes
regardés par lui nous donne une
grande sécurité : nous comprenons
que Dieu nous aime dans notre vérité
et que tout le reste n’a qu’une



importance très relative. En
revanche, en marge de ce regard,
nous ressentons le besoin de
protéger notre fragilité et nous nous
refermons en nous-mêmes, ou nous
sommes paralysés par la peur. Ceux
qui se réfugient dans ce regard
d’amour jouissent de la sérénité des
simples, parce qu’ils ne sont pas
dépendants de circonstances qui
échappent finalement à leur
contrôle. « Nous appartenons à la
vérité, dit saint Jean, et devant Dieu
nous apaiserons notre cœur » (1 Jn 3,
19).

Nous pouvons penser à Simon Pierre,
qui était un homme bon, mais avec
un cœur parfois compliqué. Dans son
amour pour le Seigneur, le doute se
mêle à la décision, l’obéissance à la
rébellion, le courage à la peur… Son
plus grand moment de confusion se
produit dans la cour d’Ananie,
pendant la Passion du Seigneur (cf.
Lc 22, 65-72). Nous pouvons imaginer



comment, pendant que Jésus est
interrogé, l’angoisse du disciple
grandit de minute en minute : il veut
être fidèle, mais il ne comprend pas
ce qui se passe ; les événements le
dépassent. Il aimerait revenir à ces
promenades avec le Maître dans les
champs de Galilée, lorsque sa voix
résonnait clairement et que les
problèmes étaient résolus par un
geste ou une parole du Seigneur. À
cette époque, il était facile de croire
aux promesses. L’avenir était
splendide, clair.

Maintenant, il n’a pas le Seigneur
pour le tirer hors de l’eau, et la peur
s’empare de lui. Pierre cède à la
pression et nie connaître le Maître.
L’Évangile nous dit que, peu après,
leurs regards se sont croisés : « Le
Seigneur, se retournant, posa son
regard sur Pierre. Alors Pierre se
souvint de la parole que le Seigneur
lui avait dite : “Avant que le coq
chante aujourd’hui, tu m’auras renié



trois fois”. Il sortit et, dehors, pleura
amèrement ». Le regard de Jésus
débloque la confusion de Pierre.
Comme le Seigneur le regarde, Pierre
est capable de se voir dans sa vérité,
avec les yeux de Dieu. “Regarde-
moi”, a demandé le futur Benoît XVI
un Vendredi Saint, comme tu l’as fait
lors du reniement de Pierre. Que ton
regard pénètre nos âmes et nous
montre le chemin dans nos vies » [4].

Nous voir tel que nous sommes, voir
clairement notre propre réalité, peut
nous faire pleurer amèrement
comme Pierre. Mais c’est le seul
moyen de se tenir sur un terrain
solide et de renoncer à l’anxiété qui
vient du fait de prétendre être ce que
nous ne sommes pas. Nous devons
nous regarder avec les yeux de Dieu
et être capables de nous dire : « Je
suis comme je suis, et pourtant Dieu
m’a voulu pour quelque chose ».



Saint Josémaria a résumé en deux
mots les nombreuses raisons pour
lesquelles un chrétien doit prier : «
pour le connaître et pour te
connaître » [5]. En effet, nos moments
de dialogue avec Dieu sont le
moment propice pour acquérir une
vision sereine de nos problèmes et de
nous-mêmes, afin que
l’enchevêtrement de nos pensées
puisse être démêlé par la grâce de
Dieu. Nous serons également aidés
par les conseils que nous pouvons
recevoir dans la direction spirituelle
ou dans les moyens de formation.
S’en remettre à quelqu’un qui nous
connaît peut nous aider à
décompliquer la réalité et à
dédramatiser la voix intérieure qui
s’obstine à agiter nos pensées. En
effet, saint Josémaria soulignait que
le but de la formation chrétienne
proposée dans l’Opus Dei est la
simplicité : « Notre ascèse a la
simplicité de l’Évangile. Nous la
compliquerions si nous étions



compliqués, si nous laissions nos
cœurs sombres » [6]. Parfois, donc, un
premier pas pour gagner en
simplicité sera simplement
d’accueillir un conseil avec une
bonne disposition et de voir dans la
présence de Dieu comment le mettre
en pratique.

Abandon : l’heure est à l’amour

La difficulté à s’abandonner entre les
mains de Dieu peut avoir de
nombreuses causes : un certain
complexe d’infériorité, une faible
estime de soi, la difficulté à vivre
avec ses propres erreurs. D’autre
part, le rythme de travail actuel tend
à compliquer la vie et, parfois, le
caractère, étant en mesure de faire
de plus en plus de choses chaque
jour, le nombre de décisions à
prendre augmente ; les priorités ne
sont pas toujours claires ; la
concurrence sociale fait pression sur
nous et introduit des ambitions qui



finissent par peser sur l’âme… Nous
aimerions mener une vie simple,
mais la réalité est trop compliquée
pour nous le permettre.

Face à ce panorama, saint Josémaria
nous invite à nous occuper du
présent, qui est le kairos, le moment
opportun pour notre sainteté. Après
tout, maintenant est le seul moment
où nous pouvons recevoir la grâce de
Dieu : « Comporte-toi bien
“maintenant”, sans te souvenir
“d’hier”, déjà passé, ni te préoccuper
de “demain”, dont tu ignores s’il
arrivera pour toi » [7]. En effet, le
passé ou l’avenir peuvent finir par
devenir des fardeaux qui nous
empêchent de discerner clairement
la volonté du Seigneur. Il nous dit lui-
même : « Ne vous faites pas de souci
pour demain : demain aura souci de
lui-même ; à chaque jour suffit sa
peine » (Mt 6, 34).



Se concentrer sur une tâche, sans
trop s’attarder sur ce que les autres
vont penser ou sur l’effet qu’elle aura
sur notre vie, nous aidera à focaliser
notre volonté et à mieux utiliser nos
talents. Bien sûr, il est nécessaire de
faire le bilan des événements passés
et de planifier l’avenir, mais cela ne
doit pas nous empêcher, main dans
la main avec Dieu, de nous
concentrer sur l’amour ici et
maintenant, car l’amour ne peut être
donné et reçu qu’en cet instant.

Lorsqu’il se présente pour la
première fois aux apôtres avec son
corps glorieux, le Seigneur ressuscité
sent leur agitation : « Pourquoi êtes-
vous bouleversés ? Et pourquoi ces
pensées qui surgissent dans votre
cœur ? Voyez mes mains et mes
pieds : c’est bien moi ! » (Lc 24,
38-39). Les événements que ses
disciples ont vécus ces derniers jours
se heurtent à ce qu’ils voient ; le
scandale de la Passion pèse encore



trop lourd sur leur cœur ; si celui qui
est devant eux est vraiment Jésus,
l’avenir est soudain grand ouvert…
Les émotions sont si grandes que le
Seigneur doit les ramener au présent
par une question amicale : « Avez-
vous ici quelque chose à manger ?
» (Lc 24, 41)

Jésus revient à une scène si souvent
vécue, lorsqu’ils se sont assis
ensemble pour manger, et cela tire
ses disciples de leur confusion. De
même, s’efforcer de servir
concrètement les autres et de vaquer
aux occupations de la vie ordinaire
avec soin et amour, en abandonnant
à Dieu les problèmes qui échappent à
notre contrôle, sera le moyen le plus
courant d’éviter de s’empêtrer dans
la confusion et de devenir de plus en
plus « simples comme des colombes
» (Mt 10, 16).

En lisant les Évangiles, nous pouvons
nous trouver loin de la foi de ceux



qui sont simples : la foi des gens qui,
peut-être sans grande connaissance
de la Loi de Dieu, ont accepté de bon
gré le message de Jésus. Cette simple
acceptation de la Parole du Seigneur
peut contraster avec notre difficulté
à lui faire confiance. Peut-être que la
nôtre est plutôt la foi du compliqué.

Pourtant, Dieu ne cesse de nous
inviter à chaque instant à retrouver
cette harmonie perdue, cette
simplicité qui est « comme le sel de la
perfection » [8]. Nous avons besoin de
voir clairement le chemin du retour
à la maison, au paradis. Par la voie
de la simplicité, nous nous élèverons
au-dessus des problèmes avec la
légèreté qui vient de l’amour : portés
par la grâce, nous pourrons
contempler la réalité avec les yeux
de Dieu.



[1]. Saint Augustin, Sermon, 85, 5.6.

[2]. Cf. Qo 6,12, Mt 6, 25-34.

[3]. Missel romain, Vendredi Saint,
Prière universelle.

[4]. Card. Joseph Ratzinger, Chemin de
Croix, 2005, 1ère station.

[5]. Saint Josémaria, Chemin, n° 91.

[6]. Cf. Cahiers 3, p. 149 (AGPO,
bibliothèque, P07).

[7]. Saint Josémaria, Chemin, n° 253.

[8]. Saint Josémaria, Chemin, n° 305.

Juan Narbona

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-fr/article/tres-humains-
tres-divins-xv-simplicite-pour-bien-voir-

le-chemin/ (22/01/2026)

https://opusdei.org/fr-fr/article/tres-humains-tres-divins-xv-simplicite-pour-bien-voir-le-chemin/
https://opusdei.org/fr-fr/article/tres-humains-tres-divins-xv-simplicite-pour-bien-voir-le-chemin/
https://opusdei.org/fr-fr/article/tres-humains-tres-divins-xv-simplicite-pour-bien-voir-le-chemin/
https://opusdei.org/fr-fr/article/tres-humains-tres-divins-xv-simplicite-pour-bien-voir-le-chemin/

	Très humains, très divins (XV) : Simplicité, pour bien voir le chemin

