
opusdei.org

Très humains, très
divins (III) :
Chercher les
sentiments du Christ

Dans ce troisième article nous
pénétrons jusqu’au cœur des
vertus : leur nature, comment
elles orientent notre affectivité
et pour quelle raison elles nous
rendent plus libres.

06/07/2021

Ils avaient déjà posé plusieurs
questions à Jésus, pour le faire
trébucher dans son discours. Le



Seigneur répondait à ces questions,
l’une après l’autre, sans impatience.
Finalement, un scribe se fraie un
passage, encore étonné de ce qu’il
avait entendu. Très admiratif devant
les enseignements du Maître, il
expose publiquement un doute qui
l’inquiète depuis quelque temps :
Qu’est-ce qui est le plus important
dans la vie ? Habitué à accomplir
minutieusement jusqu’aux plus
petites prescriptions, il était parfois
déboussolé, n’arrivant pas à savoir ce
qui était essentiel parmi ses diverses
occupations. Il se décide donc à poser
sa question : « Quel est le premier de
tous les commandements ? » (Mc 12,
28). Jésus veut simplifier son monde
intérieur, car il cherchait
sincèrement le bonheur. N’emploie-t-
il pas quelques mots de l’Écriture
dans l’esprit du langage des
amoureux? : « Tu aimeras le
Seigneur ton Dieu de tout ton cœur,
de toute ton âme, de tout ton esprit et
de toute ta force » (Mc 12, 30).



Jésus souhaite nous faire
comprendre que la vie de ceux qui
croient en Dieu « ne peut pas se
réduire à une obéissance anxieuse et
forcée, mais doit avoir l’amour
comme principe » [1]. Aimer de tout
son cœur, de tout son esprit, de toute
son âme et de toutes ses forces.
Comment y parvenir ? Saint Paul en
indiquait le chemin aux Philippiens :
« Ayez en vous les dispositions qui
sont dans le Christ Jésus » (Ph, 2, 5) ;
devant les gens, les événements et les
situations, toujours sentir et réagir
comme Jésus. À partir de ses
sentiments, il est possible de
surmonter toute division mettant en
danger la stabilité de l’amour. Si, en
plus de suivre les pas et les propos du
Seigneur, nous cherchons à partager
ses sentiments, nous parviendrons à
la simplicité et au bonheur après
lesquels le scribe courait.

L’importance de notre monde
intérieur



Le Catéchisme de l’Église dit que les
passions, les sentiments, « sont des
composantes naturelles du
psychisme humain, elles forment le
lieu de passage et assurent le lien
entre la vie sensible et la vie de
l’esprit » [2] ; elles sont présentes
dans la vie de tous les hommes et,
par conséquent, elles l’ont aussi été
dans la vie du Christ. Nous savons,
en effet, que Jésus a pleuré sur le
tombeau de son ami Lazare (cf. Jn 11,
35) ; qu’il a énergiquement réagi face
aux marchands qui avaient fait du
Temple de Jérusalem une maison de
commerce (cf. Jn 2, 13-17). Nous
constatons aussi sa joie en voyant
comment les tout-petits accueillent
l’Évangile (Mt 11, 25).

Pour bien comprendre cet aspect de
notre affectivité, nous devons
d’abord distinguer entre nos actions,
d’une part, et nos sentiments ou
passions, de l’autre. Autrement dit,
entre ce que nous faisons et ce que



nous ressentons. Si nous concevons
un projet et nous réalisons quelque
chose de notre propre initiative, nous
parlons d’action : par exemple,
lorsque nous décidons de nous
mettre à étudier ou de visiter un ami
malade. D’autres fois, en revanche,
nous sommes pris de court par une
réaction imprévue devant telle ou
telle situation : de la colère pour un
mot qui nous semble blessant, de la
tristesse en apprenant le décès
inattendu d’un être cher, de la
jalousie devant un bien que nous
souhaiterions posséder. Ces
phénomènes de notre âme,
déclenchés sans que nous l’ayons
décidé, s’appellent sentiments ou
passions.

Précisément, parce que nous ne
choisissons pas nos sentiments, ils ne
comportent pas de mérite ni ne sont
un péché. Ce qui ne signifie pas qu’ils
soient toujours neutres, car ils « ne
reçoivent de qualification morale



que dans la mesure où les passions
relèvent effectivement de la raison et
de la volonté » [3] ; c’est-à-dire, dans
la mesure où nous les recherchons
activement ou que nous y
consentons, en les accueillant. La
spontanéité avec laquelle nos
sentiments voient le jour en nous
n’implique pas non plus qu’ils n’aient
pas d’importance pour la vie
chrétienne. De facto, c’est le contraire
qui arrive : les sentiments supposent
un jugement préalable de l’événement
qui les fait naître et suggèrent une
ligne de conduite à suivre. C’est
pourquoi nous pouvons les modeler
petit à petit pour qu’ils correspondent
toujours mieux à ce que nous voulons
vraiment.

Par exemple, devant un événement
jugé bon, une passion se déclenche
telle que la joie ou l’enthousiasme
qui, à son tour, suggère des actions
comme applaudir ou s’approcher de
quelqu’un. Pareillement, devant un



événement jugé mauvais, la colère
ou la tristesse voient le jour avec et
nous suggèrent le reproche ou
l’éloignement. Logiquement, dans
certains cas il ne faudra pas
applaudir malgré le jugement positif
préalable de nos sentiments ; dans
d’autres, nous verrons peut-être une
offense là où elle n’existe pas et ce
serait une erreur que de réagir par
une attitude de censure. C’est
pourquoi nous pouvons dire que
lorsque les passions entraînent un
jugement vrai elles constituent une
aide pour la vie chrétienne, en
facilitant l’exercice du bien assez
spontanément. En revanche, si le
jugement initial est faux, elles
constituent une entrave.

Il va sans dire que celui qui éprouve
des passions fondées sur une
perception erronée de la réalité peut,
cependant, bien agir, en s’opposant à
ce sentiment. Or, il n’est pas possible
d’aller à contre-courant toute la vie



durant, en luttant sans cesse contre
les poussées des mauvaises passions,
en faisant ce dont nous n’avons pas
envie ou en rejetant toujours ce vers
quoi notre affectivité nous incline.
Une lutte ininterrompue contre ses
sentiments peut facilement conduire
au découragement ou à l’épuisement.
Si nous ne parvenons pas à éduquer
notre monde intérieur, nous finirons
par avoir du mal à discerner entre le
bien et le mal, car notre esprit se
serait obscurci et nous céderons
souvent à nos sentiments tels qu’ils
se présentent, sans les évaluer.

L’éducation de l’affectivité

« Éduquer, c’est introduire dans la
vie, et la grandeur de la vie est
d’initier des processus. Apprendre
aux jeunes à initier des processus et
non pas à occuper des espaces !» [4]
C’est la réponse du pape à une
enseignante, lors d’une rencontre
avec la communauté éducative d’une



école. Ce conseil s’applique aussi à la
formation de l’affectivité, dont la
finalité n’est pas uniquement de
contrôler les mauvaises passions ou
d’empêcher certains comportements,
mais de donner une forme, petit à
petit, au monde des sentiments, pour
que nos mouvements spontanés nous
aident à faire le bien avec célérité et
naturel. Éduquer les sentiments, c’est
initier un processus conduisant à
mieux accueillir la grâce de Dieu et,
ainsi, à s’identifier à Jésus.
L’affectivité ordonnée permet que ce
qui est bon soit aussi plaisant ; que ce
dont nous avons envie corresponde,
presque toujours, à ce qui plaît à
Dieu.

Pour éduquer les sentiments, il est
nécessaire de les comprendre, de
savoir pourquoi ils naissent. Nous
avons été créés possédant un
penchant naturel vers ce qui nous
convient : l’instinct de survie, la
tendance sexuelle, le désir de



connaître, le besoin de travailler et
d’avoir des amis, l’exigence
raisonnable de reconnaissance et de
respect de la part de notre entourage,
la recherche de sens et de la
transcendance, etc. Tous ces
penchants naturels sont comme une
force qui jaillit de nous en quête de
ce dont nous avons besoin. La
satisfaction de la tendance
s’accompagne d’une résonnance
intérieure positive, qui est un
sentiment : joie, gratitude, sérénité…
Or, si elle est frustrée, le sentiment
est négatif : colère, confusion,
pessimisme…

Cependant, deux facteurs déforment
le monde des sentiments et
perturbent l’harmonie de notre âme.
D’abord, le désordre introduit par le
péché : la grâce de la justification
dans le Christ élimine la faute mais
ne rend pas intègres immédiatement
nos désirs : c’est un chemin à
parcourir progressivement. Le



deuxième facteur diffère selon
chacun, car il est fonction de
l’éducation, du milieu social et des
péchés personnels. Voilà pourquoi
nos tendances naturelles peuvent se
déformer ultérieurement. Pour
corriger ce désordre et éviter
l’apparition de sentiments négatifs, il
faudra descendre jusqu’au niveau le
plus profond de notre personnalité
afin de l’ordonner au bien. Ce qui
peut se faire grâce aux vertus.

Nature des vertus

Au début du XIVe siècle, Giotto a
couvert des fresques l’intérieur d’une
chapelle de Padoue, considérées
comme un des chefs-d’œuvre
mondiaux. Sur les côtés, chaque
peinture représente une scène de la
vie de Jésus et de Marie, depuis
l’Annonciation jusqu’à l’Ascension.
Toutes les fresques convergent vers
le mur du fond, qui représente la fin
des temps : le Jugement final, les



bienheureux à la droite du Christ et
les damnés à sa gauche. Ce n’est pas
tout, car sur les murs latéraux, dans
la partie inférieure, la plus proche du
spectateur, se voient deux séries de
sept images, étrangères à l’histoire
du salut : c’est la personnification de
sept vertus et de sept vices. Dans
cette suite d’images, qui convergent
elles aussi vers la droite et la gauche
du Seigneur en majesté, l’artiste
semble avoir voulu représenter la
collaboration humaine dans cette
histoire divine : notre possibilité de
faciliter ou d’entraver l’œuvre de la
grâce.

En ce sens, saint Josémaria faisait
remarquer que beaucoup « n’ont
peut-être pas eu l’occasion
d’entendre la parole divine, ou qui
l’ont oubliée. Mais leurs dispositions
sont humainement sincères, loyales,
compatissantes, honnêtes. Et j’ose
affirmer quant à moi que celui qui
réunit ces conditions est bien proche



d’être généreux avec Dieu, parce que
les vertus humaines sont le
fondement des vertus surnaturelles »
[5].

Que sont les vertus ? Pouvons-nous
les posséder comme nous prenons un
objet avec notre main, nous enfilons
un costume ou chaussons des
souliers ? En un certain sens, la
réponse est affirmative :
l’intelligence et la volonté, nos
facultés spirituelles, ainsi que les
appétits sensibles, ont la capacité de
posséder. Bien qu’il ne s’agisse pas
d’objets matériels, ce sont des
qualités qui, une fois stabilisées, sont
connues comme des habitus bons ou
vertus. Ces qualités ne sont pas
visibles comme le sont les formes et
les couleurs, mais elles se
remarquent facilement chez
quelqu’un. Par exemple, un
mathématicien réalise avec aisance
des opérations et des calculs dont la
compréhension échappe à ceux qui



n’ont pas étudié les mathématiques.
Le mathématicien possède une
science, c’est-à-dire une vertu
intellectuelle. Un autre exemple : la
personne tempérée mange et boit ce
qui est raisonnable sans fournir un
grand effort, possédant la vertu
morale de tempérance. Celui ni n’a
pas cet habitus ne parvient qu’assez
difficilement à ne pas dépasser ce qui
est raisonnable. Pareillement, celui
qui est tombé dans le vice opposé à la
tempérance, la gourmandise,
mangera facilement plus que de
raison.

Les vertus morales ont trois
dimensions fondamentales. D’abord,
le caractère intellectuel : comme les
vertus ont pour mission de gérer nos
réactions, elles présupposent la
connaissance d’un style de vie, celui
du disciple du Christ. La vertu de
pauvreté, par exemple ; présuppose
la connaissance du rôle des biens
matériels dans la vie d’un chrétien.



La deuxième dimension est leur
nature affective : elles s’introduisent
dans les tendances visant un bien
concret, en les modifiant petit à petit
et en faisant en sorte que leur
mouvement spontané soit conforme
à un style de vie chrétien. Cela
s’obtient par la répétition d’actes
libres, conformes à la vertu et posés
justement au titre de leur bonté. Des
actes apparemment bons mais posés
par crainte, par opportunité ou pour
d’autres motifs étrangers au bien,
n’arrivent pas à rendre vertueuses
les tendances humaines, car
incapables de modeler l’affectivité.
Finalement, la troisième dimension
est d’engendrer une prédisposition
au bien ; l’homme vertueux a une
facilité spéciale et une acuité pour
distinguer le bien et le mal, y compris
dans des situations complexes et
imprévues.

Les vertus nous rendent libres



En se présentant comme le bon
pasteur, image qui évoquait chez ses
auditeurs l’arrivée du sauveur du
peuple, Jésus dit : « Moi, je suis venu
pour que les brebis aient la vie, la vie
en abondance » (Jn 10 ,10). Cette vie
débordante et pleine nous est
accordée par la grâce de Dieu,
prenant appui sur notre désir de
découvrir et de prendre ce qui est le
meilleur autour de nous. C’est
pourquoi, la possession de ces
habitus nous rend davantage libres
et nous transforme petit à petit en
personnes plus souples, capables de
trouver la manière de faire le bien
dans toute sorte de situations. Les
vertus nous rendent libres parce
qu’elles nous permettent de choisir
parmi les différents biens qui se
présentent à nous. Les vices, en
revanche, sont rigides, car ils
génèrent des automatismes, des
réactions difficiles à abandonner.



L’identification au Christ, vers
laquelle nous pousse l’Esprit Saint,
passe par l’acquisition et la
consolidation des vertus que Jésus a
enseignées : aussi bien les vertus
théologales que les vertus morales.
Nous nous sommes attardés sur ces
dernières, car elles remettent de
l’ordre dans le monde intérieur des
sentiments, si importants dans la vie
chrétienne. Cependant, le moteur et
la racine de toutes ces vertus est la
charité. Sans elle, le reste
n’apparaîtrait que comme un
fardeau opprimant la liberté. Si
quelqu’un souhaite sincèrement
vivre pour la gloire du Père, comme
le Christ, cet amour guidera
doucement ses choix, de sorte qu’ils
ressemblent de plus en plus à ceux
de Jésus. Le commandement que
Jésus a cité en réponse à la question
du scribe, aimer Dieu de tout son
cœur et de toutes ses forces, est
incompatible avec une obéissance
forcée. Dieu a besoin d’enfants qui



abordent joyeusement leurs tâches,
ayant les mêmes sentiments qui
étaient dans le Christ Jésus.

Angel Rodriguez Luño

[1]. Pape François, Angélus, 25
octobre 2020.

[2]. Catéchisme de l’Église Catholique,
n° 1764.

[3]. Catéchisme de l’Église Catholique,
n° 1767.

[4]. Pape François, Discours, 6 avril
2019.

[5]. Saint Josémaria, Amis de Dieu, n°
74.



pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-fr/article/tres-humains-
tres-divins-3-sentiments-du-christ/

(21/01/2026)

https://opusdei.org/fr-fr/article/tres-humains-tres-divins-3-sentiments-du-christ/
https://opusdei.org/fr-fr/article/tres-humains-tres-divins-3-sentiments-du-christ/
https://opusdei.org/fr-fr/article/tres-humains-tres-divins-3-sentiments-du-christ/

	Très humains, très divins (III) : Chercher les sentiments du Christ

