
opusdei.org

Thème 33. Les
septième et huitième
commandements

La vie chrétienne s'efforce
d'ordonner les biens de ce
monde à Dieu et à la charité
fraternelle. La tempérance,
pour modérer leur usage et leur
possession, et la justice, qui
préserve les droits de son
prochain, sont toutes deux
importantes. À ces deux vertus,
il faut ajouter la solidarité. Le
huitième commandement
interdit de déformer la vérité
dans ses relations avec son
prochain. Les chrétiens ont le
devoir de témoigner de la Vérité



qu'est le Christ et de Le
reconnaître devant les
hommes.

12/11/2022

« Le septième commandement
défend de prendre ou de retenir le
bien du prochain injustement et de
faire du tort au prochain en ses biens
de quelque manière que ce soit. Il
prescrit la justice et la charité dans la
gestion des biens terrestres et des
fruits du travail des hommes. Il
demande en vue du bien commun le
respect de la destination universelle
des biens et du droit de propriété
privée. La vie chrétienne s’efforce
d’ordonner à Dieu et à la charité
fraternelle les biens de ce monde
» (Catéchisme, 2401).

Dieu a confié la terre à l'homme pour
qu'il la cultive et bénéficie de ses



fruits. C'est un don que Dieu fait à
tous les hommes et, par conséquent,
« l’appropriation des biens est
légitime pour garantir la liberté et la
dignité des personnes, pour aider
chacun à subvenir à ses besoins
fondamentaux et aux besoins de
ceux dont il a la charge
» (Catéchisme,2402). Rien de
contraire au droit à la propriété
privée, mais, comme l'enseigne le
Concile Vatican II, celle-ci doit être
un canal pour aider les plus démunis
(Gaudium et spes, 69, 1). L'Église a
rejeté tant les idéologies totalitaires
qui cherchent à supprimer la
propriété privée que le capitalisme
"sauvage" et individualiste qui
cherche à monopoliser la majorité
des moyens de production entre les
mains de quelques-uns, laissant de
nombreuses personnes dans une
situation très précaire.

L'usage des biens : tempérance,
justice et solidarité



En ce qui concerne l'utilisation des
moyens créés, la tempérance qui
consiste à modérer leur usage et leur
possession, et la justice qui préserve
les droits de son prochain, sont
toutes deux importantes. A ces deux
vertus s'ajoute la solidarité (Cf. 
Catéchisme, 2407).

La vertu de pauvreté, qui fait partie
de la tempérance, ne consiste pas à 
ne pas posséder, mais à se détacher
des biens matériels, à se contenter de
ce qui est suffisant pour vivre
sobrement et avec tempérance[1], et à
administrer les biens en vue de
servir les autres. Notre Seigneur
nous a donné un exemple de
pauvreté et de détachement depuis
sa venue dans le monde jusqu'à sa
mort (cf. 2 Co 8, 9). Il nous a
également enseigné le mal que peut
causer l'attachement aux richesses : «
un riche entrera difficilement dans le
royaume des cieux » (Mt 19,23).



La justice, en tant que vertu morale,
est l'habitus de donner à chacun ce
qui lui est dû avec une volonté
constante et ferme. La justice entre
les individus est appelée justice 
commutative (par exemple, le fait de
payer une dette) ; la justice 
distributive règle ce que la
communauté doit aux citoyens en
fonction de leurs besoins et de leurs
contributions ; et la justice légale est
celle du citoyen envers la
communauté, qui se traduit, entre
autres, par le paiement des impôts
justes[2].

La vertu de solidarité est « la
détermination ferme et persévérante
de travailler pour le bien commun,
c'est-à-dire pour le bien de tous et de
chacun parce que tous nous sommes
vraiment responsables de tous »[3]. La
solidarité « pratique le partage des
biens spirituels plus encore que le
partage des biens matériels
» (Catéchisme, 1948).



Le septième commandement interdit
de prendre ou de retenir injustement
le bien d'autrui, ou de causer des
dommages injustes aux biens
matériels d'autrui. Un vol ou un vol
qualifié est commis lorsqu'une
personne s'empare du bien d'autrui
en le dissimulant. Le vol qualifié est
la saisie violente de la propriété
d'autrui. La fraude est un vol effectué
en trompant son prochain par la
tricherie, les faux documents, etc. ou
en retenant un salaire équitable.
L'usure consiste à réclamer un
intérêt supérieur à celui qui est licite
pour le montant prêté (généralement
en profitant d'une situation de besoin
matériel du prochain). La corruption
est également illégale, de même que
toute forme de gaspillage.

Celui qui a commis une injustice doit
réparer le préjudice subi, dans la
mesure où cela est possible. La 
restitution de ce qui a été volé – ou du
moins le désir et l'intention de le



faire – est nécessaire pour recevoir
l'absolution sacramentelle. Aussi
longtemps qu'elle dure,
l'impossibilité physique ou morale de
le faire dispense du devoir de
restitution. L'obligation peut être
éteinte, par exemple, par la remise
de la dette par le créancier[4].

La doctrine sociale de l'Église

L'ensemble des enseignements sur
les principes qui doivent régir la vie
sociale est appelé Doctrine Sociale et
fait partie de la doctrine morale
catholique[5]. Il est important de
souligner que ce n’est pas le rôle «
des pasteurs de l’Église d’intervenir
directement dans la construction
politique et dans l’organisation de la
vie sociale. Cette tâche fait partie de
la vocation des fidèles laïcs, agissant
de leur propre initiative avec leurs
concitoyens » (Catéchisme, 2442).

La mission de la Hiérarchie de
l'Église est d'un ordre différent de



celle de l'autorité politique. La
finalité de l'Église est surnaturelle et
sa mission est de conduire les
hommes au salut. Par conséquent,
lorsque le Magistère se réfère aux
aspects temporels du bien commun,
il le fait dans la mesure où ils doivent
être ordonnés au Bien suprême,
notre fin ultime. L'Église exprime un
jugement moral, en matière
économique et sociale lorsque les
droits fondamentaux de la personne
ou le salut des âmes l'exigent.

Parmi les enseignements
fondamentaux de la Doctrine sociale
de l'Église figurent : 1) la dignité
transcendante de la personne
humaine et l'inviolabilité de ses
droits ; 2) la reconnaissance de la
famille comme cellule de base de la
société fondée sur le mariage
véritable et indissoluble, et la
nécessité de la protéger et de la
favoriser par des lois sur le mariage,
l'éducation et la morale publique ; 3)



les enseignements sur le bien
commun et le rôle de l'État. Ces
dernières années, le Magistère a
insisté sur la pertinence de l'écologie
et du soin de la maison commune en
tant que partie importante de la
Doctrine sociale[6].

« Le travail humain procède
immédiatement des personnes
créées à l’image de Dieu, et appelées
à prolonger, les unes avec et pour les
autres, l’œuvre de la création en
dominant la terre (cf. Gn 1, 28 ; 
Gaudium et Spes 34 ; Centesimus
Annus 31). Le travail est donc un
devoir : " Si quelqu’un ne veut pas
travailler, qu’il ne mange pas non
plus " (2 Th 3, 10 ; cf. 1 Th 4, 11). Le
travail honore les dons du Créateur
et les talents reçus. Il peut aussi être
rédempteur » (Catéchisme, 2427). En
accomplissant son travail en union
avec le Christ, l'homme devient un
collaborateur du Fils de Dieu dans
son œuvre rédemptrice[7]. Le travail



est un moyen de sanctifier les
personnes et les réalités terrestres,
en les informant avec l'Esprit du
Christ. « Pour avoir été assumé par le
Christ, le travail nous apparaît
comme une réalité qui a été rachetée
à son tour. Ce n'est pas seulement le
cadre de la vie de l'homme, mais un
moyen et un chemin de sainteté, une
réalité qui sanctifie et que l'on peut
sanctifier »[8].

La justice sociale est une expression
qui s'est imposée au XXe siècle pour
désigner la dimension universelle
que les problèmes de justice ont
acquise. « La société assure la justice
sociale lorsqu'elle réalise les
conditions qui permettent aux
associations et à chacun d’obtenir ce
qui leur est dû selon leur nature et
leur vocation » (Catéchisme, 1928).
De nombreux éléments entrent en
jeu lorsqu'il est question de justice
sociale : la responsabilité de l'État, le



rôle des employeurs, la possibilité
d'accéder à l'emploi, etc.

Dans Evangelii Gaudium, il est dit que
« les pauvres ont une place de choix
dans le cœur de Dieu, au point que
lui-même "s’est fait pauvre" (2 Co 8,
9). Tout le chemin de notre
rédemption est marqué par les
pauvres » (no 197). Il ne s'agit pas
seulement de réaliser des actions ou
des programmes de promotion
sociale, mais d'une attitude
d'attention à l'autre, à celui qui est
dans le besoin.

Dans ce contexte, la justice et la
solidarité entre les nations revêt une
importance particulière. « Les 
nations riches ont une responsabilité
morale grave à l’égard de celles qui
ne peuvent par elles-mêmes assurer
les moyens de leur développement
ou en ont été empêchées par de
tragiques événements historiques.
C’est un devoir de solidarité et de



charité ; c’est aussi une obligation de
justice si le bien-être des nations
riches provient de ressources qui
n’ont pas été équitablement payées
» (Catéchisme, 2439).

Le huitième commandement du
Décalogue

« Le huitième commandement
interdit de travestir la vérité dans les
relations avec autrui. Cette
prescription morale découle de la
vocation du peuple saint à être
témoin de son Dieu qui est et qui
veut la vérité. Les offenses à la vérité
expriment, par des paroles ou des
actes, un refus de s’engager dans la
rectitude morale » (Catéchisme,
2464).

L'inclination de l'homme à connaître
la vérité et à la manifester en paroles
et en actes a été déformée par le
péché qui a blessé la nature et
entrainé l'ignorance de l'intelligence
et la malice de la volonté. À cause du



péché l'amour de la vérité a diminué
et les hommes se trompent les uns les
autres, souvent par égoïsme et par
intérêt personnel. Avec la grâce du
Christ, le chrétien peut faire en sorte
que sa vie soit régie par la vérité.

La vertu qui incline à dire toujours la
vérité est appelée véracité, sincérité
ou franchise (Cf. Catéchisme, 2468).
Cette vertu présente trois aspects
fondamentaux :

– Sincérité avec soi-même : c'est
reconnaître la vérité sur son propre
comportement, externe et interne
(intentions, pensées, affections, etc.)
sans craindre d'épuiser la vérité, sans
fermer les yeux sur la réalité[9] ;

– Sincérité envers les autres : la
coexistence humaine serait
impossible si les personnes ne se
faisaient pas confiance, c'est-à-dire si
elles ne se disaient pas la vérité ou si
par exemple elles ne respectaient pas
les contrats, ou plus généralement les



pactes, la parole donnée (Cf.
Catéchisme, 2469) ;

– Sincérité avec Dieu : Dieu voit tout,
mais parce que nous sommes ses
enfants, il veut que nous le lui
montrions. « Un enfant de Dieu traite
le Seigneur comme un Père. Ses
relations ne se réduisent pas à un
hommage servile, à une politesse
purement formelle, de simple
courtoisie, mais sont pleines de
sincérité et de confiance. Dieu n'est
pas scandalisé par les hommes. Dieu
n'est pas lassé de nos infidélités.
Notre Père du Ciel pardonne
n'importe quelle offense lorsque
l'enfant retourne vers Lui, lorsqu'il
se repent et demande pardon. Notre
Seigneur est Père à tel point qu'Il
prévient nos désirs d'être pardonnés
et qu'Il prend les devants en nous
ouvrant les bras »[10].

La sincérité dans le Sacrement de la
Confession et dans la direction



spirituelle sont des moyens
extraordinairement efficaces pour
grandir dans la vie intérieure : dans
la simplicité, dans l'humilité et dans
les autres vertus[11]. La sincérité est
essentielle pour persévérer à la suite
du Christ, car le Christ est la Vérité
(cf. Jn 14,6).

L'Écriture Sainte enseigne que la
vérité doit être dite dans la charité
(Eph 4,15). La sincérité, comme
toutes les vertus, doit être vécue par
amour et avec amour (pour Dieu et
pour les autres) : avec douceur et
compréhension. Une belle
manifestation en est la correction
fraternelle, une pratique évangélique
(cf. Mt 18,15) qui consiste à avertir
l'autre d'une faute commise ou d'un
défaut afin qu'il se corrige. C'est une
grande manifestation d'amour de la
vérité et de charité. C'est parfois un
devoir grave.

Témoigner de la vérité



« Le témoignage est un acte de justice
qui établit ou fait connaître la vérité
» (Catéchisme, 2472). Les chrétiens
ont le devoir de témoigner de la
Vérité qu'est le Christ et de Le
reconnaître devant les hommes.

« Le martyre est le suprême
témoignage rendu à la vérité de la
foi ; il désigne un témoignage qui va
jusqu’à la mort. Le martyr rend
témoignage au Christ, mort et
ressuscité, auquel il est uni par la
charité » (Catéchisme, 2473). Bien que
la plupart des chrétiens ne soient pas
appelés à cette expression extrême
de l'amour pour Dieu, tous doivent
manifester la vérité de Dieu et de ce
que Dieu a révélé, même au prix de
la perte de leur prestige ou de leur
position sociale. Parfois, la sincérité
appelle à accomplir, avec l'aide d'une
force surnaturelle, des actes
héroïques pour défendre la vérité.



Dans Evangelii Gaudium, certains des
péchés contre la véracité sont
signalés comme des exemples
paradigmatiques d'attitudes qui
empêchent une évangélisation
convaincante et attrayante (cf. no

100).

« "Le mensonge consiste à dire le faux
avec l’intention de tromper" (Saint.
Augustin, De mendatio 4, 5). Le
Seigneur dénonce dans le mensonge
une œuvre diabolique : "Vous avez
pour père le diable ... il n’y a pas de
vérité en lui : quand il dit ses
mensonges, il les tire de son propre
fonds, parce qu’il est menteur et père
du mensonge" (Jn 8, 44)
» (Catéchisme, 2482). La gravité est
mesurée en fonction de la vérité à
laquelle elle s'oppose, de l'intention
de celui qui raconte et des
conséquences du mensonge. Il peut
s'agir d'un péché mortel lorsqu'il
porte gravement atteinte aux vertus
de justice et de charité.



« Quand il est émis publiquement, un
propos contraire à la vérité revêt une
particulière gravité. Devant un
tribunal, il devient un faux
témoignage (cf. Pr 19, 9). Quand il est
tenu sous serment, il s’agit d’un
parjure » (Catéchisme, 2476).

Le droit à l'honneur et à la bonne
réputation – la sienne et celle des
autres – est un bien plus précieux
que les richesses et revêt une grande
importance pour la vie personnelle,
familiale et sociale. Les péchés contre
la bonne réputation des autres sont :

– Le jugement téméraire : il s'agit
d'admettre comme vraie, sans motif
suffisant, une faute morale supposée
de son prochain (par exemple, juger
que quelqu'un a agi avec de
mauvaises intentions sans que cela
soit prouvé). « Ne jugez pas, et vous
ne serez pas jugés ; ne condamnez
pas, et vous ne serez pas condamnés
» (Lc 6, 37) (Cf. Catéchisme, 2477) ;



– La diffamation : il s'agit de toute
atteinte injuste à la réputation
d'autrui. Elle peut être de deux
types : la détraction ou médisance
("dire du mal"), qui consiste à révéler
des péchés ou des défauts qui
existent réellement chez son
prochain sans raison
proportionnellement sérieuse (on
parle de murmuration lorsqu'elle est
faite dans le dos de l'accusé) ; et la 
calomnie qui consiste à attribuer de
faux péchés ou défauts au prochain.
La calomnie implique une double
malveillance : contre la véracité et
contre la justice (plus la calomnie est
grande et plus elle est répandue, plus
elle est grave).

Il est conseillé d'éviter la légèreté de
parole ou loquacité(cf. Mt 12, 36) car
elle conduit facilement au mensonge
(évaluations inexactes ou injustes,
exagérations, parfois calomnies). De
nos jours, de telles atteintes à la
vérité ou à la bonne réputation sont



fréquentes dans les médias. C'est
pourquoi il est également nécessaire
d'exercer un esprit critique sain lors
de la réception de nouvelles
provenant de journaux, de
magazines, de la télévision, etc. ainsi
que des réseaux sociaux. Une
attitude naïve ou crédule conduit à la
formation de faux jugements[12] ou à
la diffusion inconsidérée de contenus
non vérifiés.

Dès lors qu'une diffamation a été
commise (qu'il s'agisse d'une
médisance ou d'une calomnie), il
existe une obligation d'utiliser tous
les moyens possibles pour restaurer
la bonne réputation d’autrui
injustement atteinte.

On doit éviter de coopérer à ces
péchés. Ceux qui coopèrent à la
diffamation, bien qu'à un degré
différent, sont ceux qui écoutent le
calomniateur avec plaisir et
prennent plaisir à ce qu'il dit ; le



supérieur qui n'empêche pas la
médisance sur ses collaborateurs ; et
celui qui – même s'il n'aime pas le
péché de détraction – par peur,
négligence ou honte, ne corrige pas
ou ne rejette pas le calomniateur ou
le diffamateur et ceux qui répandent
à la légère les insinuations d'autres
personnes contre la réputation d'un
tiers[13].

Respect de la vie privée

« Le bien et la sécurité d’autrui, le
respect de la vie privée, le bien
commun sont des raisons suffisantes
pour taire ce qui ne doit pas être
connu, ou pour user d’un langage
discret. Le devoir d’éviter le scandale
commande souvent une stricte
discrétion. Personne n’est tenu de
révéler la vérité à qui n’a pas droit à
la connaître »(Catéchisme,2489).

« Le secret du sacrement de
réconciliation est sacré, et ne peut
être trahi sous aucun prétexte. "Le



secret sacramentel est inviolable ;
c’est pourquoi il est absolument
interdit au confesseur de trahir en
quoi que ce soit un pénitent, par des
paroles ou d’une autre manière, et
pour quelque cause que ce
soit" (Code de Droit Canon, 983 § 1)
» (Catéchisme, 2490).

Les secrets professionnels et, en
général, tous les secrets naturels
doivent être gardés. Révéler de tels
secrets représente un manque de
respect pour la vie privée des
individus, et peut constituer un
péché contre la justice.

Les moyens de communication
sociale ont une influence décisive sur
l'opinion publique. Depuis
l'introduction d'Internet et la
croissance des réseaux sociaux et des
messageries instantanées, chacun a
une responsabilité dans le contenu
qu'il crée et/ou diffuse. Ces media
constituent un champ d'apostolat



très important pour la défense de la
vérité et la christianisation de la
société.

Bibliographie de base

– Catéchisme de l'Église Catholique, 
2401-2499.

– Pape François, Evangelii Gaudium,
186-216.

Lectures recommandées

– Saint Josémaria, Homélie Vivre face
à Dieu et face aux hommes, dans Amis
de Dieu, 154-174.

– Saint Josémaria, Homélie Le respect
chrétien de la personne et de sa
liberté, dans Quand le Christ passe,
67-72.

- Compendium de la doctrine sociale
de l’Eglise, chap. 4.III, n° 171-184 :

https://www.vatican.va/archive/FRA0013/__P84.HTM
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#2._L%E2%80%99int%C3%A9gration_sociale_des_pauvres
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#2._L%E2%80%99int%C3%A9gration_sociale_des_pauvres
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#2._L%E2%80%99int%C3%A9gration_sociale_des_pauvres
https://fr.escrivaworks.org/book/amis_de_dieu-chapitre-10.htm
https://fr.escrivaworks.org/book/amis_de_dieu-chapitre-10.htm
https://fr.escrivaworks.org/book/amis_de_dieu-chapitre-10.htm
https://fr.escrivaworks.org/book/amis_de_dieu-chapitre-10.htm
https://fr.escrivaworks.org/book/quand_le_christ_passe-chapitre-7.htm
https://fr.escrivaworks.org/book/quand_le_christ_passe-chapitre-7.htm
https://fr.escrivaworks.org/book/quand_le_christ_passe-chapitre-7.htm
https://fr.escrivaworks.org/book/quand_le_christ_passe-chapitre-7.htm
https://fr.escrivaworks.org/book/quand_le_christ_passe-chapitre-7.htm
https://fr.escrivaworks.org/book/quand_le_christ_passe-chapitre-7.htm
https://fr.escrivaworks.org/book/quand_le_christ_passe-chapitre-7.htm
https://fr.escrivaworks.org/book/quand_le_christ_passe-chapitre-7.htm
https://fr.escrivaworks.org/book/quand_le_christ_passe-chapitre-7.htm
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_fr.html#a)%20Origine%20et%20signification
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_fr.html#a)%20Origine%20et%20signification


- Aurelio Fernandez,Les dix
commandements et les vertus,
Laurier, 2010.

[1] Cf. Saint Josémaria, Chemin, 631.

[2] Catéchisme, 2411.

[3] Saint Jean-Paul II, Sollicitudo rei
socialis, 30-XII-1987, 38.

[4] « Ceux qui, d’une manière directe
ou indirecte, se sont emparés d’un
bien d’autrui, sont tenus de le
restituer, ou de rendre l’équivalent
en nature ou en espèce, si la chose a
disparu, ainsi que les fruits et
avantages qu’en aurait légitimement
obtenu son propriétaire. Sont
également tenus de restituer à
proportion de leur responsabilité et
de leur profit tous ceux qui ont
participé au vol en quelque manière,
ou en ont profité en connaissance de



cause ; par exemple ceux qui
l’auraient ordonné, ou aidé, ou recélé
» (Catéchisme, 2412).

[5] Cf. Saint Jean-Paul II, Sollicitudo rei
socialis, 41.

[6] Cf. Pape François, Laudato sì, 63.

[7] Ibid., 98.

[8] Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, no 47.

[9] Cf. saint Josémaria, Chemin, 33 et
34 ; Sillon, 148 ; « sincérité sauvage »
dans l'examen de conscience.

[10] Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, 64.

[11] Cf. Saint Josémaria, Forge,
126-128.

[12] « Les moyens de communication
sociale (en particulier les mass
média) peuvent engendrer une
certaine passivité chez les usagers,



faisant de ces derniers des
consommateurs peu vigilants de
messages ou de spectacles. Les
usagers s’imposeront modération et
discipline vis-à-vis des mass média.
Ils voudront se former une
conscience éclairée et droite afin de
résister plus facilement aux
influences moins honnêtes
» (Catéchisme,2496). Les
professionnels de l'opinion publique
« ont l’obligation, dans la diffusion de
l’information, de servir la vérité et de
ne pas offenser la charité. Ils doivent
s'efforcer de respecter (…) la nature
des faits et les limites du jugement
critique à l’égard des personnes. Ils
doivent éviter de céder à la
diffamation » (Catéchisme, 2497).

[13]Cf Saint Josémaria, Chemin, 49 ; le
murmure est, en particulier, un
ennemi néfaste de l'unité dans
l'apostolat : « La médisance est la
fange qui salit et embourbe
l’apostolat. — Elle va à l’encontre de



la charité, elle enlève des forces,
supprime la paix et fait perdre
l’union avec Dieu » (Saint Josémaria, 
Chemin, 445 ; cf. Ibid., 453).

Pau Agulles-Pablo Requena

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-fr/article/theme-33-les-
septieme-et-huitieme-commandements/

(20/01/2026)

https://opusdei.org/fr-fr/article/theme-33-les-septieme-et-huitieme-commandements/
https://opusdei.org/fr-fr/article/theme-33-les-septieme-et-huitieme-commandements/
https://opusdei.org/fr-fr/article/theme-33-les-septieme-et-huitieme-commandements/

	Thème 33. Les septième et huitième commandements

