
opusdei.org

Thème 27. L'action
de l'Esprit Saint : la
grâce, les vertus
théologales et les
commandements

La vie chrétienne est la vie de
l'homme en tant qu'enfant de
Dieu dans le Christ par le Saint-
Esprit. L'action de l'Esprit Saint
dans l'âme du chrétien, en plus
de donner la grâce sanctifiante
et les vertus théologales,
communique des inspirations et
des grâces actuelles, et se
manifeste de manière
spécifique dans ce que l'Église
appelle les dons de l'Esprit



Saint. Le Décalogue contient un
ensemble de devoirs graves,
mais il est aussi et surtout une
instruction, un enseignement
sur la manière de vivre.

12/11/2022

La mission de l'Esprit Saint et son
action dans l'Église ont été abordées
antérieurement. Il s'agit maintenant
de considérer l'action de l'Esprit
Saint dans la vie chrétienne et dans
le cheminement du chrétien vers la
sainteté.

La grâce sanctifiante

On peut dire que la vie chrétienne est
la vie de l'homme en tant qu'enfant
de Dieu dans le Christ par le Saint-
Esprit. Par le Baptême, l'homme est
libéré du péché et reçoit une
véritable participation à la nature



divine[1]. Que signifie participation à
la nature divine ? On peut le
comprendre, toujours dans les
limites de notre connaissance
actuelle, en considérant que le Père
communique entièrement sa nature
au Fils et au Saint-Esprit, mais qu'il
ne peut pas créer d'autres dieux ou
d'autres personnes à qui il
communique entièrement sa propre
nature. En revanche, Il peut et a
voulu créer d'autres personnes afin
de leur communiquer
"partiellement", en "partie", la nature
divine, sa bonté et son bonheur ; c'est
pourquoi nous parlons de
"participation". Cette participation
est la grâce sanctifiante qui fait de
l'homme un enfant de Dieu.

La sainteté chrétienne s’enracine
donc dans le don du Dieu Trine à
l'homme. L'homme est inclus par la
grâce dans la dynamique intime de la
vie divine, dans laquelle chaque
Personne divine possède la même



nature, mais d'une manière
différente, une différence qui rend
les Personnes divines distinctes les
unes des autres. C'est pourquoi la
relation du chrétien avec chacune
des Personnes divines est différente :
le Père nous adopte comme fils, de
sorte que le Fils est le modèle auquel
nous nous identifions et notre "porte"
d'entrée dans la Trinité, tandis que
l'Esprit Saint, lien d'amour entre le
Père et le Fils, est la "lumière et la
puissance" qui nous poussent à nous
identifier au Christ afin de vivre avec
Lui pour la gloire du Père, en
accomplissant sa volonté en toutes
choses[2].

La grâce sanctifiante est donc bien
plus que l'aide de Dieu à faire de
bonnes œuvres. Il s'agit d'un
nouveau principe vital, d'une
élévation de notre nature, presque
comme une seconde nature, d'un
commencement radical d'un
nouveau type de vie : la vie des



enfants de Dieu dans le Christ par
l'Esprit Saint. Il existe une autre sorte
de grâce, appelée grâce actuelle, qui
est en effet une aide divine
ponctuelle pour faire une œuvre
bonne particulière.

Les vertus théologales

Puisque la nature humaine possède
des facultés qui nous permettent de
vivre en tant qu'êtres humains, à
savoir l'intelligence, la volonté, les
sens externes et internes et les
appétits sensibles, la vie divine
rendue possible par la grâce
sanctifiante requiert des facultés ou,
plus précisément, l'élévation de nos
facultés afin qu'elles soient les
principes des actes propres à la vie
divine à laquelle nous participons.
L'élévation des facultés humaines se
fait au moyen d'habitus imprégnés
de la grâce sanctifiante : les trois
vertus théologales de la foi,
l'espérance et la charité.



Le Compendium du Catéchisme de
l'Église Catholique affirme que « ce
sont les vertus qui ont Dieu lui-même
pour origine, pour motif et pour
objet immédiat. Infuses en l’homme
avec la grâce sanctifiante, elles
rendent capables de vivre en relation
avec la Trinité ; elles fondent et
animent l’agir moral du chrétien, en
vivifiant les vertus humaines. Elles
sont le gage de la présence et de
l’action de l’Esprit Saint dans les
facultés humaines »[3].

Cette brève description contient les
éléments fondamentaux. Ce sont des
vertus données par Dieu, en même
temps que la grâce sanctifiante ; elles
ont Dieu lui-même pour objet, ce qui
nous permet de Le connaître comme
le Dieu Un et Trine, de Le désirer et
de L'aimer ; et elles informent les
vertus éthiques humaines, ce qui
leur permet de régler l'usage des
biens humains d'une manière
adaptée à la vie et à la condition des



enfants de Dieu, et pas seulement au
bien purement humain.

La vertu de la foi

« La foi est la vertu théologale par
laquelle nous croyons en Dieu et à
tout ce qu’il nous a révélé, et que
l’Église nous propose de croire, parce
que Dieu est la vérité même. Par la
foi, l’homme s’en remet librement à
Dieu. C’est pourquoi le croyant
cherche à connaître et à faire sa
volonté, car la foi agit par la charité
(Ga 5, 6) »[4].

La foi est la connaissance qui guide
toute la vie des enfants de Dieu. Sans
la foi, il n'est pas possible de vivre
comme des enfants de Dieu, tout
comme, sans la connaissance
intellectuelle, il ne serait pas possible
de vivre la vie humaine. La foi
consiste en une adhésion ferme,
rendue possible par la grâce, à toutes
les vérités que Dieu nous a révélées,
à tout ce que Dieu nous a dit de Lui-



même et de son projet de salut pour
l'homme et pour le monde, non pas
parce que ces vérités sont évidentes
ou pleinement compréhensibles pour
nous, mais parce qu'elles ont été
révélées par Dieu, Sagesse suprême
et Vérité suprême. Par la foi, nous
participons à la connaissance que
Dieu a de Lui-même et du monde, et
cette connaissance participante est la
règle suprême de la vie chrétienne.

Mais la foi n'est pas seulement un
ensemble de connaissances tenues
pour vraies. Puisque ce que l'on croit
c'est que Dieu est notre créateur et
notre sauveur, la foi présuppose une
ouverture totale de l'âme à l'action
salvatrice de Dieu en Christ, un acte
de confiance et d'abandon à l'action
de Dieu en nous. Parce que la foi est
l'acceptation du salut que Dieu opère
en nous, saint Paul enseigne que
nous sommes justifiés par la foi,
c'est-à-dire qu'il n'y a pas d'autre
salut que celui que Dieu nous donne



dans le Christ, et qu'après le péché
originel il n'y a pas d'autre moyen
d'être juste devant Dieu que de
s'ouvrir à l'action par laquelle Dieu
nous rend justes par le Christ. Aucun
homme ne peut se justifier lui-même.
C'est pourquoi l'Église enseigne que «
"la foi est le commencement du salut
de l'homme", le fondement et la
racine de toute justification ; sans
elle "il est impossible de plaire à
Dieu" et de parvenir à partager le
sort de ses enfants ; et nous sommes
dits être justifiés gratuitement parce
que rien de ce qui précède la
justification, que ce soit la foi ou les
œuvres, ne mérite cette grâce de la
justification. En effet " Si c'est une
grâce, elle ne vient pas des œuvres ;
autrement (comme le dit le même
Apôtre) la grâce n'est plus la grâce "
»[5].

La grâce et la foi ne sont pas
produites par nos bonnes œuvres,
mais une fois la grâce et la foi reçues,



il est nécessaire pour le salut de vivre
comme des enfants de Dieu et
d'éviter les œuvres incompatibles
avec la vie de la grâce.

Celui qui, sciemment et délibérément,
n'accepte pas la révélation de Dieu
commet le péché d'infidélité. Le
chrétien qui abandonne la foi
commet l'apostasie, et celui qui
change ou déforme les vérités
révélées commet le péché d'hérésie.

La vertu de l'espérance

« L’espérance est la vertu théologale
par laquelle nous désirons et
attendons de Dieu la vie éternelle
comme notre bonheur, mettant notre
confiance dans les promesses du
Christ et comptant sur l’appui de la
grâce du Saint-Esprit pour mériter la
vie éternelle et pour persévérer
jusqu’à la fin de notre vie sur la terre
»[6].



La vertu d'espérance transforme et
élève nos désirs les plus profonds,
faisant de la béatitude promise par
Dieu l'objet ultime de nos désirs, le
Bien Suprême voulu pour lui-même
et pour lequel tout le reste est voulu.
L'espérance nous permet de donner à
tous les biens et à toutes les activités
humaines leur véritable valeur, qui
est celle qu'ils ont pour atteindre la
béatitude.

Puisque la béatitude ne peut être
obtenue que par la grâce et l'aide de
Dieu, la vertu d'espérance comprend
la confiance que Dieu nous donnera
toujours l'aide nécessaire pour nous
sauver, en pardonnant nos péchés
lorsque nous demandons pardon, en
nous donnant la force de surmonter
les épreuves et les dangers, et en
nous accompagnant toujours de sa
toute-puissance miséricordieuse.

C'est un péché contre l’espérance que
de se décourager à la vue de ses



péchés ou des difficultés de la vie, et
de ne pas se confier à la bonté et la
miséricorde de Dieu et à sa puissance
salvatrice, comme si tout dépendait
de nos forces humaines. En
revanche, est coupable de
présomption celui qui pense que ses
forces et ses mérites humains
suffisent à le sauver, ou qui pense
que son salut est assuré par sa race,
par le fait qu'il est catholique ou
baptisé, ou pour d'autres raisons, et
qui néglige ainsi les moyens de salut
établis par Dieu et offerts par l'Église.

La vertu de la charité

« La charité est la vertu théologale
par laquelle nous aimons Dieu par-
dessus tout et notre prochain comme
nous-mêmes, par amour de Dieu.
Jésus en a fait le commandement
nouveau, la plénitude de la Loi. Elle
est le « lien de la perfection » (Col
3,14), le fondement des autres vertus,
qu’elle anime, inspire et ordonne.



Sans elle, « je ne suis rien et… rien ne
me sert » (1 Co 13,1-3) »[7].

La charité consiste d'abord à aimer
Dieu, comme le Bien Suprême, par-
dessus toutes choses. C'est un amour
d'amitié qui nous unit à Lui. En tant
qu'amour d'amitié, elle implique une
certaine réciprocité : nous aimons
Dieu et nous savons qu’Il nous aime,
ou nous L'aimons en réponse à
l'amour dont Il nous aime. L'Esprit
Saint est appelé Charité Incréée, et la
charité créée (la nôtre) est le
principal effet de son action dans
notre âme. En quelque sorte, par la
vertu de la charité, nous aimons Dieu
d'un amour divin, de l'amour que
l'Esprit Saint met dans notre âme. La
charité nous pousse à connaître Dieu,
à vivre pour accomplir sa volonté
avec une pleine disponibilité, comme
l'a fait le Christ[8], à aimer notre
prochain pour l'amour de Dieu, c'est-
à-dire à aimer les autres comme Dieu
les aime, et à traiter les choses selon



la valeur qu'elles ont selon le dessein
de Dieu.

La charité est aussi la forme, le
moteur et la racine de toutes les
vertus morales, car elle les renvoie à
Dieu comme Bien Suprême, elle
constitue leur motivation ultime (la
justice, la générosité, la chasteté, etc.
sont pratiquées par amour de Dieu)
et elle fait que la pratique des vertus
morales nous unit à Dieu. C'est
pourquoi saint Augustin dit que,
d'une certaine manière, les vertus
morales chrétiennes sont comme des
formes de l'amour de Dieu[9].

La charité est l'essence de la sainteté
chrétienne, le lien de la perfection, et
elle détermine le degré de sainteté de
chaque personne : la hauteur de
notre sainteté sera la hauteur de
notre charité.

Tout péché grave entraîne la perte de
la charité, de l'union d'amitié avec
Dieu. Les péchés spécifiques contre



la charité envers Dieu sont la haine
de Dieu et la tiédeur ; contre la
charité envers soi-même : la
négligence de sa propre vie
spirituelle, l'exposition à de graves
dangers pour l'âme ou le corps, le
suicide et l'égoïsme comme amour
désordonné de soi ; contre la charité
envers les autres : la haine et la
discorde, le scandale, le refus de
l'aide spirituelle ou matérielle qu’on
peut apporter au prochain, la
coopération volontaire aux péchés
du prochain.

Les dons du Saint-Esprit

L'action de l'Esprit Saint dans l'âme
du chrétien, en plus de donner la
grâce sanctifiante et les vertus
théologales, communique des
inspirations et des grâces actuelles, et
se manifeste de manière spécifique
dans ce que l'Église appelle les dons
de l'Esprit Saint, qui sont « des
dispositions permanentes qui



rendent l'homme docile à suivre les
impulsions de l'Esprit Saint »[10].
L'Église enseigne que ces dons sont
au nombre de sept : « la sagesse,
l'intelligence, le conseil, la force, la
science, la piété et la crainte de Dieu
». Ils appartiennent en plénitude au
Christ, Fils de David (cf. Is 11,1-2). Ils
complètent et mènent à leur
perfection les vertus de ceux qui les
reçoivent. Ils rendent les fidèles
dociles à obéir avec promptitude aux
inspirations divines »[11], bien
qu'évidemment il ne s'agisse pas de
classer ou de réduire à ces sept dons
l'action très large et multiforme de
l'Esprit Saint dans les âmes. L'Église
parle aussi des fruits produits par
l'action de l'Esprit dans les âmes : «
Les fruits de l'Esprit sont des
perfections que l'Esprit Saint forme
en nous comme des prémices de la
gloire éternelle. La tradition de
l'Église en énumère douze : "charité,
joie, paix, patience, longanimité,
bonté, bénignité, mansuétude,



fidélité, modestie, continence,
chasteté" (Gal 5,22-23, vulg.) »[12].

Les commandements de la loi de
Dieu

Le Seigneur a dit : « Si vous m'aimez,
vous garderez mes commandements
»[13]. Le jeune homme riche lui
demanda : quels sont les
commandements ? Jésus lui
répondit : « Tu ne commettras pas de
meurtre. Tu ne commettras pas
d’adultère. Tu ne commettras pas de
vol. Tu ne porteras pas de faux
témoignage. Honore ton père et ta
mère. (…) Tu aimeras ton prochain
comme toi-même »[14]. Le Seigneur
fait référence au Décalogue, les dix
Commandements de l'Ancien
Testament[15] qui contiennent en
résumé les principaux éléments de la
loi morale naturelle. Le Seigneur lui-
même leur attribue une origine
divine en les distinguant des
préceptes purement humains[16], et



l'Église suit l'ordre de ces dix
commandements dans sa catéchèse
sur la morale chrétienne, en y
ajoutant naturellement quelques
enseignements spécifiques du
Nouveau Testament.

Le Décalogue contient un ensemble
de devoirs sérieux[17], mais il est aussi
et surtout une instruction, un
enseignement sur le mode de vie
conforme à l'alliance entre Dieu et le
peuple élu. L'exposition du
Décalogue par l'Église est un
enseignement sur le mode de vie qui
est conforme à la charité, à l'amitié
entre Dieu et l'homme. Cet
enseignement constitue un
instrument valable pour la formation
morale des plus jeunes ou des moins
instruits, et est pour tous un guide
extérieur nécessaire pour surmonter
les moments d'obscurité intérieure
que nous pouvons tous traverser à
certains moments de la vie, car
généralement la lumière intérieure



de la grâce nous permet déjà de
distinguer le bon du mauvais. Le
Décalogue, vu à la lumière du
Nouveau Testament et dans son lien
avec la charité, est comme un
ensemble de panneaux indicateurs
qui montrent le chemin du salut.

Bibliographie

-Catéchisme de l'Église Catholique,
no1996-2005

- ID., n° 1810-1832

- ID., n° 2052-2074

- Compendium du Catéchisme de
l'Église Catholique, nos 422-425,
384-390 et 434-441

- Pape François, Catéchèse sur les dix
Commandements.

https://www.vatican.va/archive/FRA0013/__P6T.HTM
https://www.vatican.va/archive/FRA0013/__P5Z.HTM
https://www.vatican.va/archive/FRA0013/__P73.HTM
https://www.vatican.va/archive/compendium_ccc/documents/archive_2005_compendium-ccc_fr.html
https://www.vatican.va/archive/compendium_ccc/documents/archive_2005_compendium-ccc_fr.html
https://www.vatican.va/archive/compendium_ccc/documents/archive_2005_compendium-ccc_fr.html
https://www.vatican.va/archive/compendium_ccc/documents/archive_2005_compendium-ccc_fr.html
https://www.vatican.va/archive/compendium_ccc/documents/archive_2005_compendium-ccc_fr.html
https://www.vatican.va/archive/compendium_ccc/documents/archive_2005_compendium-ccc_fr.html
https://www.vatican.va/archive/compendium_ccc/documents/archive_2005_compendium-ccc_fr.html


- Charles Journet, Entretiens sur la
grâce, Saint-Augustin, 2018.

[1] Cf. 2 P 1, 4.

[2] Jn 6,38 : « Car je suis descendu du
ciel pour faire non pas ma volonté,
mais la volonté de Celui qui m’a
envoyé ». Cf. aussi Jn, 4, 34 ; 5, 30

[3] Compendium, no 384.

[4] Compendium, no 386.

[5] Concile de Trente, Décret sur la
Justification, ch. 8 : Dz-Hü 1532.

[6] Compendium, no 387.

[7] Compendium, no 388.

[8] Jésus leur a dit : « Ma nourriture,
c'est de faire la volonté de celui qui
m'a envoyé et d'accomplir son œuvre
» (Jn 4, 34).



[9] « Puisque la vertu nous conduit au
vrai bonheur, j'affirme que la vertu
n'est autre que l'amour suprême de
Dieu. Et le fait de dire que la vertu
est quadripartite, est dit, comme je le
comprends, en considération de la
variété des dispositions que l'amour
lui-même assume. Ces quatre
fameuses vertus, dont le ciel voudrait
qu'elles fussent dans toutes les âmes
comme leurs noms sont dans leurs
bouches, je n'hésiterais pas à les
définir aussi ainsi : la tempérance est
l'amour qui se donne tout entier à ce
qui est aimé ; la force est l'amour qui
supporte tout pour ce qui est aimé ;
la justice est l'amour qui sert
exclusivement ce qui est aimé et qui,
à cause de cela, gouverne avec
droiture ; enfin, la prudence est
l'amour qui distingue avec sagacité
ce qui est utile de ce qui est
préjudiciable. Cet amour, avons-nous
dit, n'est pas l'amour d'un objet
quelconque, mais l'amour de Dieu,
c'est-à-dire du Bien suprême, de la



Sagesse Suprême et de la Paix
Suprême. C'est pourquoi, si nous
précisons un peu les définitions,
nous pouvons dire que la
tempérance est l'amour qui se garde
entier et incorruptible pour Dieu ; la
force est l'amour qui supporte tout
sans peine, les yeux fixés sur Dieu ; la
justice est l'amour qui ne sert que
Dieu, et qui exerce donc sa
domination, selon la raison, sur tout
ce qui est inférieur à l'homme ; la
prudence, enfin, est l'amour qui sait
discerner ce qui est utile pour aller
vers Dieu de ce qui peut l'éloigner de
Lui » (Saint Augustin, De moribus
ecclesiae, I, 15, 25).

[10] Catéchisme de l'Église Catholique,
no 1830.

[11] Ibid., no 1831.

[12] Ibid., no 1832.

[13] Jn 14, 15.



[14] Mt 19, 18-19.

[15] Cf. Ex 20, 2-17 et Dt 5, 6-21.

[16] « Ainsi, vous avez annulé la parole
de Dieu au nom de votre tradition !
Hypocrites ! Isaïe a bien prophétisé à
votre sujet quand il a dit : Ce peuple
m’honore des lèvres, mais son cœur
est loin de moi. C’est en vain qu’ils
me rendent un culte ; les doctrines
qu’ils enseignent ne sont que des
préceptes humains ». (Mt 15, 7-9).

[17] « Puisqu’ils expriment les devoirs
fondamentaux de l’homme envers
Dieu et envers son prochain, les dix
commandements révèlent, en leur
contenu primordial, des obligations 
graves. Ils sont foncièrement
immuables et leur obligation vaut
toujours et partout. Nul ne pourrait
en dispenser. Les dix
commandements sont gravés par
Dieu dans le cœur de l’être humain
» (Catéchisme, no 2072).



Ángel Rodríguez Luño

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-fr/article/theme-27-
laction-de-lesprit-saint-la-grace-les-

vertus-theologales-et-les-
commandements/ (19/01/2026)

https://opusdei.org/fr-fr/article/theme-27-laction-de-lesprit-saint-la-grace-les-vertus-theologales-et-les-commandements/
https://opusdei.org/fr-fr/article/theme-27-laction-de-lesprit-saint-la-grace-les-vertus-theologales-et-les-commandements/
https://opusdei.org/fr-fr/article/theme-27-laction-de-lesprit-saint-la-grace-les-vertus-theologales-et-les-commandements/
https://opusdei.org/fr-fr/article/theme-27-laction-de-lesprit-saint-la-grace-les-vertus-theologales-et-les-commandements/
https://opusdei.org/fr-fr/article/theme-27-laction-de-lesprit-saint-la-grace-les-vertus-theologales-et-les-commandements/

	Thème 27. L'action de l'Esprit Saint : la grâce, les vertus théologales et les commandements

