
opusdei.org

Thème 17. L'Église et
le monde

L'Église est inséparablement
humaine et divine. L'Église ne
cherche que le salut de
l'humanité, mais elle se soucie
aussi des affaires temporelles.
Chaque chrétien participe à la
mission de l'Église selon sa
condition et sa vocation. Les
laïcs sont appelés à sanctifier le
monde de l'intérieur. L'Église
ne peut pas et ne doit pas
remplacer l'État, mais elle ne
peut pas et ne doit pas non plus
rester à l'écart de la lutte pour
la justice.



17/10/2022

L'Église se présente au monde
comme la communauté des disciples
de Jésus. Nous croyons que le Christ
est le Fils de Dieu fait chair, le visage
humain de Dieu, qui continue à agir
avec l'Esprit Saint dans la mission de
l'Église, selon le plan divin du salut.

« Par conséquent, l'Église est
inséparablement humaine et divine. 
Par son origine, l'Église est donc une
société divine : par sa fin, et par les
moyens immédiats qui y conduisent,
elle est surnaturelle ; par les membres
dont elle se compose et qui sont des
hommes, elle est une société humaine
(Léon XIII, Encyclique Satis
cognitum). Elle vit et agit dans le
monde. Toutefois sa fin et sa force ne
se trouvent pas sur la terre, mais au
Ciel »[1].



Tous les êtres créés portent
l'empreinte de Dieu, en particulier
les personnes créées à son image et à
sa ressemblance. De plus, dès
l'Ancien Testament, nous voyons que
Dieu a établi un ordre de réalités que
nous appelons "sacré", à travers
certains signes qui peuvent être
certaines personnes (les ministres
sacrés) ou des réalités matérielles (le
temple et d'autres objets mis à l'écart
de l'usage commun pour le service de
Dieu). À côté de ces "réalités sacrées",
dont le sens est le culte, il y a la
sphère des réalités créées (comme le
travail, la famille, la culture et les
relations sociales, économiques et
politiques, etc.) que nous appelons
"profanes" ou "séculières". Mais il ne
faut pas penser que le sacré est
relatif à Dieu et que le profane lui est
étranger.

Avec l'Incarnation du Fils de Dieu, les
réalités profanes peuvent être vécues
en union avec Lui, par l'action de



l'Esprit Saint, par la foi et les
sacrements. Et donc toutes ces
réalités peuvent aussi être, sans qu'il
soit nécessaire de les soustraire à
leur usage ordinaire, un moyen de
collaboration à la Rédemptionet un
moyen de sanctification. C'est ce
qu'on appelle la "sécularité
chrétienne" (de saeculum = siècle ou
monde). Les chrétiens aiment le
monde avant tout parce qu'il a été
créé par Dieu. Et nous essayons de
l'amener à Dieu en sachant que le
péché est également présent dans le
monde mais que la grâce de Dieu
guérit et élève cette réalité.

L'Église dans l'histoire

L'Église, en tant que communauté
humaine et sociale, est et vit dans le
monde. L'Église et le monde sont
étroitement liés, mais ne s'identifient
pas. Le monde n'est pas un espace
étranger à Dieu et son sens ne
s'épuise pas dans le terrestre, car il



est appelé dans le Christ à un
nouveau mode d'existence que Jésus
appelle le "Royaume de Dieu". Ce
royaume n'est pas une réalité
politique mais une réalité spirituelle.
Le monde n'est pas indépendant de
Dieu, comme le prétend le laïcisme
dans une tentative de reléguer la
religion dans le domaine du privé et
du non pertinent.

En même temps, le monde est 
autonome par rapport à l'Église en
tant qu'institution ecclésiastique.
Jésus a dit : « Rendez à César ce qui
est à César » (Mt 22, 21). Il n'y a pas
de solution chrétienne officielle à
toutes les affaires du monde, mais
diverses solutions concrètes. Et
l'Église ne s'identifie à aucun ordre
historique particulier : à aucune
idéologie, aucun régime politique,
économique ou social. Cela, comme
nous l'avons dit, ne signifie pas que
les valeurs terrestres sont
indépendantes de Dieu. Dans la



vision chrétienne du monde, tout est
don de Dieu et le monde est appelé à
être un moyen de connaître et
d'aimer Dieu et, par conséquent,
d'aimer son prochain et de servir
l'unité du genre humain.

La mission de l'Église n'est pas un
projet politique, elle n'aspire pas non
plus à "sacraliser" le monde, mais
c’est une mission religieuse : elle ne
cherche que le salut de l'humanité,
un salut qui va au-delà du bien-être
ou de la justice terrestres. En même
temps, l'Église se préoccupe
également des questions
temporelles : parce que la personne
n'est pas une abstraction, mais
qu’elle est située dans un contexte
familial, social, de travail et
économique, et parce que le message
de l'Évangile appelle à la rédemption
de toute la réalité en promouvant la
justice et la paix afin que le Royaume
de Dieu puisse être construit dans
l'histoire.



L'Église rappelle à tous le caractère
provisoire des réalisations
temporelles. Ce que nous, êtres
humains, faisons, a besoin d'être
amélioré, complété et finalement
transformé par Dieu. Et cela peut
ainsi faire partie de ce monde
nouveau qui correspond au
Royaume.

C'est pour ces raisons que l'Église,
également au plan institutionnel,
s'occupe des questions sociales et
temporelles, non pas dans leurs
aspects techniques et contingents
mais dans la mesure où elles peuvent
faire obstacle à l'union avec Dieu et à
la vie éternelle. Le principal obstacle
à cela est le péché, et tout péché est
personnel. Les conséquences du
péché peuvent devenir dans
l'environnement social de véritables
"structures de péché" qui empêchent
les gens d'atteindre la vérité et le
bien commun, la vie de grâce et
l'amour de Dieu et du prochain. C'est



pourquoi, lorsque l'Église enseigne sa
Doctrine sociale, elle ne s'écarte pas
de sa propre mission mais l'affronte
au milieu de la complexité du monde
actuel et tente de servir de médiateur
dans le dialogue entre les cultures et
les religions.

La laïcité chrétienne et la mission
de l'Église

Comme nous l'avons souligné, la
vision chrétienne du monde que
l'Église proclame et enseigne, est
appelée laïcité chrétienne ou encore
"dimension séculière" du
christianisme et de l'Église. La laïcité
chrétienne s'enracine dans le fait que
le Fils de Dieu s'est fait homme à une
époque donnée et dans une culture
particulière. Et elle se réalise de
manière différente chez tous les
chrétiens. Le magistère de l'Église
enseigne : « Tous les membres de
l'Église participent à sa dimension



séculière ; mais cela de façons
diverses » (Christifideles laici, no 15).

À cet égard, on peut constater que
dans l'Église, il existe une pluralité de
positions personnelles qui, à leur
tour, entraînent différentes manières
de se rapporter au monde. Le Concile
Vatican II le souligne lorsqu'il utilise
des expressions différenciées : les
pasteurs, les laïcs et les religieux
participent à la mission de l'Eglise,
chacun à sa manière, à sa façon
particulière ou pour sa part.

La mission de l'Église, unique pour
tous les baptisés, c’est la gloire de
Dieu (que Dieu soit connu, reconnu
et aimé) et le salut des hommes par
la rencontre personnelle avec le
Christ. Cette mission peut aussi être
appelée évangélisation dans la
mesure où elle proclame le message
de salut que le Christ nous a apporté :
Évangile signifie "bonne nouvelle" de
ce salut.



Ses traits dépendent de la propre
vocation et de la mission dévolue à
chacun[2] . Les laïcs exercent la triple
fonction salvatrice du Christ et
accomplissent la Mission « comme du
dedans »[3] des réalités séculières,
c'est-à-dire dans la manière
"ordinaire" d'entrer en relation avec
le monde (ce qu'ils partagent avec les
non-chrétiens). La vie religieuse
implique une manière propre
(exprimée dans la "profession" des
conseils évangéliques), nécessaire
pour l'Église et le monde, de
témoigner de la transcendance du
Royaume de Dieu auquel nous
aspirons[4] . Et en ce qui concerne les 
ministres sacrés, Vatican II dit : « Le
Christ Seigneur, pour assurer au
Peuple de Dieu des pasteurs et les
moyens de sa croissance, a institué
dans son Église divers ministères qui
tendent au bien de tout le corps »[5].
Les pasteurs « restent, en raison de
leur vocation particulière,
principalement et expressément



ordonnés au ministère sacré »[6]. C'est
leur manière propre de participer à
la mission.

Ainsi, chacun des fidèles chrétiens
participe à la mission de l'Église
selon sa condition et sa vocation, et
selon les dons reçus, y compris les
sacrements et les charismes. De cela
dépendent aussi les tâchesqui
correspondent à chacun dans
l'unique mission de l'Église.

Tous les fidèles chrétiens, en vertu de
leur baptême, sont qualifiés pour
diverses tâches dans le cadre de la
mission évangélisatrice de l'Église.

Ces tâches peuvent être divisées en
trois domaines[7] : A) à l'intérieur de
l'Église elle-même (apostolat des
chrétiens ou "pastorale" ordinaire) ;
B) "vers l'extérieur", c'est-à-dire les
relations avec les autres religions et
avec les non-croyants ; C) le domaine
de l'œcuménisme (relations avec les
chrétiens non catholiques, afin de



réaliser l'unité des chrétiens). Il est
important de souligner que dans
toutes les tâches auxquelles les
fidèles participent, ils le font en
fonction de leur propre vocation et
mission.

Il existe des tâches ecclésiales
auxquelles tout baptisé peut
participer et qui peuvent se situer
dans le domaine de la foi (comme la
catéchèse ou l'enseignement scolaire
de la religion), du culte (participation
à la liturgie), de la charité (comme
l'assistance aux plus démunis) et en
général de la vie de l'Église (comme
la participation aux conseils ou aux
synodes pour aider à la prise de
décision pastorale). Les fidèles
peuvent également collaborer avec
les pasteurs de l'Église dans les
tâches pour lesquelles ils sont
professionnellement qualifiés, par
exemple dans le domaine
économique, juridique, etc. y



compris certaines tâches de
gouvernance.

Certaines de ces tâches (qui ne
nécessitent pas le sacrement de
l'ordre) peuvent être officiellement
établies et supervisées par l'Église en
tant que ministères "institués" (non
ordonnés). En participant à ces
tâches, les fidèles laïcs ne sont ni plus
ni moins laïcs. En même temps, il
faut veiller à ce qu'ils les exercent
conformément à leur propre
vocation et mission, afin qu'ils ne
soient pas confondus avec les
pasteurs de l'Église.

Le rôle des laïcs : sanctifier le
monde de l'intérieur

Les fidèles laïcs, par la grâce du
baptême et les charismes conférés
par l'Esprit Saint, ont reçu de Dieu la
vocation et la mission propres de «
chercher le règne de Dieu
précisément à travers la gérance des



choses temporelles qu’ils ordonnent
selon Dieu »[8].

Par conséquent, en plus de diverses
tâches qu'ils peuvent accomplir
comme les autres fidèles baptisés, la
mission propre des fidèles laïcs
consiste à sanctifier le monde «
comme du dedans »[9]. Ce n'est pas
simplement parce qu'ils passent la
majeure partie de leur temps à des
occupations séculières ou à résoudre
des questions temporelles, ni parce
qu'ils doivent "entrer" dans l'Église
pour "sortir" sanctifier le monde,
mais cela tient à leur coopération à la
grâce, qui unifie, anime et conduit
leur vie chrétienne là où ils se
trouvent, en l'intégrant dans l'action
salvatrice de Dieu. En effet, par leur
vocation « ils sont aussi appelés à
être, en toutes circonstances et au
cœur même de la communauté
humaine, les témoins du Christ »[10].



De cette façon, les fidèles laïcs, en
accomplissant leurs devoirs
professionnels, familiaux, sociaux,
etc. en présence de Dieu, ordonnent
en même temps la réalité temporelle
selon Dieu. Le Concile Vatican II a
clairement insisté sur ce point : « Ils
s’éloignent de la vérité ceux qui,
sachant que nous n’avons point ici-
bas de cité permanente, mais que
nous marchons vers la cité future,
croient pouvoir, pour cela, négliger
leurs tâches humaines, sans
s’apercevoir que la foi même, compte
tenu de la vocation de chacun, leur
en fait un devoir plus pressant »[11].

En parlant du processus moderne
d'évolution du laïcat, qui a conduit à
ces affirmations du Concile Vatican II
sur la vocation et la mission des
fidèles laïcs, saint Josémaria disait
peu après le Concile : « Cela implique
une vision plus profonde de l'Église,
en tant que communauté formée par
tous les fidèles, de sorte que nous



sommes tous solidaires d'une même
mission, que chacun doit remplir
selon ses conditions personnelles.
Les laïcs, grâce aux impulsions de
l'Esprit Saint, sont de plus en plus
conscients d'être Église, d'assurer une
mission spécifique, sublime et
nécessaire, puisqu'elle a été voulue
par Dieu. Et ils savent que cette
mission dépend de leur condition
même de chrétiens, pas
nécessairement d'un mandat de la
hiérarchie, bien qu'ils doivent,
évidemment, la remplir en union
avec la hiérarchie ecclésiastique et
selon les enseignements du
magistère »[12].

La vocation des ministres sacrés et
des religieux ne les dispense pas de
sanctifier le monde, mais la manière
dont ils opèrent cette sanctification
est différente. Les ministres
ordonnés l'accomplissent dans
l'exercice de leur propre ministère.
Et les membres de la vie religieuse,



par leur témoignage eschatologique
particulier.

Quant aux pasteurs de l'Église, il leur
appartient d'abord d'enseigner la
doctrine sociale de l'Église ; ensuite,
de former les fidèles et leur
conscience dans ce domaine ; enfin,
lorsque cela est nécessaire, il leur
appartient de porter des jugements
moraux dans des situations
exceptionnelles de nature sociale ou
politique. Le discernement des
pasteurs se situe au niveau du
conseil aux fidèles, et non du
commandement, bien que cela soit
possible dans des circonstances
exceptionnelles.

Ainsi, la Hiérarchie n'a pas de rôle
direct dans l'organisation de la
société. Sa tâche est de fournir une
"aide morale et spirituelle", ainsi que
l'orientation de "principes moraux"
pour guider leur activité que les laïcs
réaliseront de leur propre initiative



et sans attendre passivement les
instructions et les directives des
pasteurs[13].

L'Église accepte tout système social
dans lequel la dignité humaine est
respectée ; et les fidèles doivent
accepter le Magistère social avec un
engagement de l'esprit, de la volonté
et des actes[14].

Toute la mission de l'Église a pour
centre la charité, c'est-à-dire l'amour
de Dieu et du prochain, en particulier
des plus démunis. « Un homme ou
une société qui demeure passif
devant les tribulations ou les
injustices, qui ne s'efforce pas de les
soulager, n'est pas à la mesure de
l'amour du Cœur du Christ »[15].

Liberté et responsabilité des laïcs

La liberté et la responsabilité dans
les différentes activités sociales,
politiques et culturelles, dans le
cadre de la propre vocation



chrétienne, nous amènent à
distinguer entre laïcité et laïcisme.
Par laïcité,on comprend que l'État est
autonome par rapport aux lois
ecclésiastiques, tandis que le laïcisme
revendique l'autonomie du politique
par rapport à l'ordre moral et au
plan divin lui-même, et tend à
enfermer la religion dans la sphère
purement privée. Il viole ainsi le
droit à la liberté religieuse et porte
atteinte à l'ordre social[16].

Une saine laïcité évite deux
extrêmes : l'imposition, par l'État,
d'une morale qui déciderait de ce qui
est bon ou mauvais dans tous les
domaines – ce qui équivaudrait à une
pseudo-religion – ; et son rejet a
priori des valeurs morales qui
proviennent des sphères culturelles
ou religieuses qui sont libres et ne
doivent pas être gérées par le
pouvoir politique.



Il convient également de souligner
qu'il est illusoire et injuste de
demander aux fidèles d'agir en
politique "comme si Dieu n'existait
pas". C’est illusoire car toute
personne agit sur la base de ses
convictions culturelles (religieuses,
philosophiques, politiques, etc.),
qu'elles découlent ou non d'une foi
religieuse ; ce sont donc des
convictions qui influencent le
comportement social des citoyens.
C'est injuste, car tant les croyants que
les non-croyants peuvent appliquer
leurs propres doctrines, quelle que
soit leur origine. Il faut seulement
veiller à ce que l'activité sociale et
politique soit conforme à la dignité
humaine et au bien commun.

Agir en politique conformément à sa
foi, si cela est conforme à la dignité
des personnes, ne signifie pas que la
politique est soumise à la religion ;
cela signifie que la politique est au
service de la personne et doit donc



respecter les exigences morales, ce
qui revient à dire qu'elle doit
respecter et promouvoir la dignité de
chaque être humain. En ce sens,
vivre l'engagement politique pour un
motif transcendant est parfaitement
conforme à la nature humaine et, par
conséquent, stimule cet engagement
et produit de meilleurs résultats.

La religion peut et doit servir
d'élément critique en ce qui
concerne les valeurs éthiques d'une
société. Réciproquement, l'éthique
peut et doit être capable de critiquer
les croyants de toute religion, en
termes d'adéquation de leurs
croyances (ou de leurs pratiques
religieuses, ou de leur conduite
civique inspirée par leur foi
religieuse) à la dignité humaine et au
bien commun. La religion et l'éthique
doivent être placées en dialogue dans
la vie sociale et civique.

Église et État



Tout au long de l'histoire, les
chrétiens ont compris leur mission
d'évangélisation dans le monde de
différentes manières. Il en est de
même de la manière dont ils ont
compris la relation institutionnelle
entre l'Église et l'État. Pendant
quelques siècles, le modèle suivi
dans les pays chrétiens a été celui
d'un État confessionnel catholique où
le pouvoir sacré des rois était
soutenu par l'autorité spirituelle de
l'Église. Il s'agissait d'une
collaboration mutuelle qui, en de
nombreuses occasions, a privé
l'Église de sa liberté car elle était en
fait soumise au pouvoir temporel du
roi. Les changements sociopolitiques
qui ont émergé autour du siècle des
Lumières ont contribué à la
séparation de l'Église et de l'État,
l'autorité ecclésiastique
reconnaissant la légitimité de tout
gouvernement démocratiquement
élu par le peuple.



Mais un régime sstrict de séparation
n'est pas idéal. Au contraire, le
rapport institutionnel entre l'Église et
l'État (qui sont différents par leur
nature et leur finalité) implique une
distinction sans séparation, une
union sans confusion (cf. Mt 22,
15-21 entre autres). Cette relation
sera correcte et fructueuse s'il existe
des relations d'amitié et de
collaboration entre les deux sphères,
si le rôle de la religion dans la vie
personnelle et sociale est reconnu, et
si le droit à la liberté religieuse est
respecté.

L'Église a reçu du Christ le mandat
apostolique : « Allez ! De toutes les
nations faites des disciples : baptisez-
les au nom du Père, et du Fils, et du
Saint-Esprit » (Mt 28, 19). Par son
enseignement et son activité
apostolique, tant au niveau universel
qu'au niveau concret des Églises
particulières, occidentales ou
orientales, l'Église contribue à la



juste ordonnance des choses
temporelles afin qu'elles servent à
l'homme pour atteindre sa fin ultime
et ne l'en détournent pas.

Les moyens que l'Église en tant
qu'institution utilise pour accomplir
sa mission sont avant tout spirituels :
la prédication de l'Évangile,
l'administration des sacrements, la
prière. Elle doit aussi utiliser des
moyens matériels, appropriés à la
nature de ses membres, qui sont des
personnes humaines (cf. Ac 4, 32-37 ;
1 Tm 5, 18) ; ces moyens doivent
toujours être conformes à l'Évangile.
L'Église a également besoin
d'indépendance pour mener à bien
sa mission dans le monde, mais pas
de prédominance politique ou
économique[17].

L'État est une institution qui découle
de la sociabilité humaine naturelle
dont le but est le bien commun
temporel de la société civile. Ce bien



n'est pas seulement matériel mais
aussi spirituel, car les membres de la
société sont des personnes avec un
corps et une âme. Le progrès social
requiert, outre les moyens matériels,
de nombreux autres biens de
caractère spirituel : la paix, l'ordre, la
justice, la liberté, la sécurité, etc. Ces
biens ne peuvent être obtenus que
par l'exercice de vertus sociales, que
l'État doit promouvoir et protéger
(par exemple, la moralité publique).

La distinction entre la sphère
religieuse et la sphère politique
implique que l'État ne jouisse pas
d’un "caractère sacré" et ne doive
donc pas gouverner les consciences,
puisque le fondement moral de la
politique se situe en dehors d’elle. En
outre, l'Église ne possède pas de
pouvoir politique coercitif. Dans la
mesure où l'adhésion y est volontaire
d'un point de vue civil, son pouvoir
est de nature spirituelle et n'impose
pas une solution politique unique. De



cette manière, l'État et l'Église sont
en conformité avec leurs propres
fonctions, ce qui favorise la liberté
religieuse et sociale.

Deux droits importants en
découlent : le droit à la liberté
religieuse qui consiste en l'immunité
de toute contrainte de la part de
l'État en matière religieuse, et le droit
des catholiques à la liberté d'action
vis-à-vis de la hiérarchie en matière
temporelle ; « Les fidèles laïcs ont le
droit de se voir reconnaître dans le
domaine de la cité terrestre la liberté
qui appartient à tous les citoyens ;
mais dans l'exercice de cette liberté,
ils auront soin d'imprégner leur
action d'esprit évangélique et ils
seront attentifs à la doctrine
proposée par le magistère de l'Église,
en veillant cependant, dans des
questions de libre opinion, à ne pas
présenter leur propre point de vue
comme doctrine de l'Église »[18].



Liberté religieuse

La distinction institutionnelle entre
l'Église et l'État n'implique pas –
comme on l'a dit – leur séparation
totale, ni que l'Église doive réduire
son action à la sphère privée et
spirituelle. Certes, l'Église « ne peut
ni ne doit se mettre à la place de
l’État. Mais elle ne peut ni ne doit
non plus rester à l’écart dans la lutte
pour la justice »[19]. En ce sens, l'Église
a le droit et le devoir « d’enseigner sa
doctrine sociale, accomplir sans
entraves sa mission parmi les
hommes, [de] porter un jugement
moral, même en des matières qui
touchent le domaine politique,
quand les droits fondamentaux de la
personne ou le salut des âmes
l’exigent »[20].

Un aspect important de la relation
entre l'Église et l'État est le droit à la
liberté religieuse. Assurer le respect
de ce droit, c'est assurer le respect de



l'ensemble de l'ordre social. Le droit
à la liberté sociale et civile en
matière de religion, pour tous les
croyants de toute religion, est la
source et la synthèse de tous les
droits de l'homme.

Dans de nombreux pays, la
Constitution (ou le système de lois
fondamentales régissant le mode de
gouvernement d'un État) garantit
largement la liberté de religion pour
tous les citoyens et groupes religieux.
En outre, si cela est possible, l'Église
cherche à conclure des accords avec
l'État, généralement appelés
concordats, dans lesquels des
solutions sont convenues sur des
questions concrètes, telles que la
liberté de l'Église et de ses entités
d'exercer leur mission, des accords
sur des questions éducatives ou
économiques, les jours de fête, etc.



Bibliographie de base

- Catéchisme de l'Église catholique, 
2104-2109

- Id., 2244-2246

- Id., 2419-2425

- Concile Vatican II, Gaudium et spes,
74-76

- ID., Dignitatis humanae, 1-8 ; 13-14

- Saint Jean-Paul II, Christifideles laici,
30 décembre 1988, 36-44

Lectures recommandées

- Congrégation pour la Doctrine de la
Foi, Note doctrinale sur quelques
questions concernant l'engagement et
le comportement des catholiques dans
la vie politique, 24 novembre 2002

-Compendium de la doctrine sociale de
l'Église, 49-55 ; 60-71 ; 189-191 ;
238-243 ; 377-427

https://www.vatican.va/archive/FRA0013/__P78.HTM
https://www.vatican.va/archive/FRA0013/__P7R.HTM
https://www.vatican.va/archive/FRA0013/__P87.HTM
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_fr.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_fr.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651207_dignitatis-humanae_fr.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651207_dignitatis-humanae_fr.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_30121988_christifideles-laici.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_30121988_christifideles-laici.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20021124_politica_fr.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20021124_politica_fr.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20021124_politica_fr.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20021124_politica_fr.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_fr.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_fr.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_fr.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_fr.html


- Saint Josémaria, homélie Aimer le
monde passionnément, dans 
Entretiens avec Mgr Escrivá de
Balaguer, 113-123

[1] Saint Josémaria, Aimer l'Église, no

6.

[2] Cf. Catéchisme de l'Église
Catholique, 901-913.

[3] Cf. Lumen gentium, 31.

[4] Sur la vie consacrée, cf. Catéchisme
de l'Église Catholique, 914-933.

[5] Lumen gentium, 18.

[6] Ibid. 31.

[7] Cf. Concile Vatican II, Décret Ad
Gentes, 6.

[8] Lumen gentium, 31.

https://fr.escrivaworks.org/book/entretiens-chapitre-8.htm
https://fr.escrivaworks.org/book/entretiens-chapitre-8.htm
https://fr.escrivaworks.org/book/entretiens-chapitre-8.htm
https://fr.escrivaworks.org/book/entretiens-chapitre-8.htm


[9] Ibid.

[10] Gaudium et spes, 43.

[11] Ibid.

[12] Saint Josémaria, Entretiens, no 59

[13] Cf. Apostolicam actuositatem, 7.

[14] Cf. Lc 10, 16 ; Catéchisme de
l'Église Catholique, 2032 et 2037.

[15] Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, no 167.

[16] Cf. Compendium de la doctrine
sociale de l'Église, 572.

[17] Cf. Catéchisme de l'Église
Catholique, 2246 ; Compendium de la
doctrine sociale, 426.

[18] Code de droit canonique, 227 ; cf. 
Gaudium et spes, 76.

[19] Deus caritas est, 28.

[20] Gaudium et spes, 76.



Enrique Colom, Christian
Mendoza et Ramiro Pellitero

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-fr/article/theme-17-
leglise-et-le-monde/ (15/01/2026)

https://opusdei.org/fr-fr/article/theme-17-leglise-et-le-monde/
https://opusdei.org/fr-fr/article/theme-17-leglise-et-le-monde/
https://opusdei.org/fr-fr/article/theme-17-leglise-et-le-monde/

	Thème 17. L'Église et le monde

