
opusdei.org

Sel, lumière et
ferment. La tâche
des laïcs dans la
mission de l'Église

Les chrétiens de la première
heure, ceux qui ont vécu avec
Jésus et les Apôtres où
appartenu aux générations
suivantes, ont été très
conscients de leur mission
d’informer, avec leur foi, toutes
leurs activités. Tertullien le
précisait bien: "ce que l’âme est
au corps les chrétiens le sont au
monde”. Saint Josemaría,
comme mgr Alvaro del Portillo
l’évoque en cet article, rappela
inlassablement dans sa



prédication “qu’il est du ressort
de tous et de chacun des
baptisés de collaborer
activement dans la transm

09/05/2009

Les chrétiens de la première
heure, ceux qui ont vécu avec Jésus
et les Apôtres où appartenu aux
générations suivantes, ont été très
conscients de leur mission
d’informer, avec leur foi, toutes
leurs activités. Tertullien le
précisait bien: "ce que l’âme est au
corps les chrétiens le sont au
monde”. Saint Josemaría, comme
mgr Alvaro del Portillo l’évoque en
cet article, rappela inlassablement
dans sa prédication “qu’il est du
ressort de tous et de chacun des
baptisés de collaborer activement
dans la transmission aux hommes



de tous les temps de la parole
prêchée par Jésus”.

La mission qu'une poignée
d'hommes a reçue au Mont des
Oliviers, tout près de Jérusalem, un
matin de printemps, vers les années
trente, présentait toutes les
caractéristiques d'une « mission
impossible ». Vous allez recevoir une
force, celle de l'Esprit Saint qui
descendra sur vous. Vous serez alors
mes témoins à Jérusalem, dans toute
la Judée et la Samarie, et jusqu'aux
confins de la terre (Ac 1, 8). Les
derniers propos du Christ avant son
Ascension semblaient une folie. À
partir d'un coin perdu de l'Empire
romain, quelques hommes
ordinaires — ni riches, ni cultivés, ni
influents —, étaient tenus de porter
au monde entier le message d'un
supplicié.

Moins de trois cents ans après, une
grande partie du monde romain



s'était convertie au christianisme. La
doctrine du crucifié avait surmonté
les persécutions du pouvoir, le
mépris des savants, la résistance à
des exigences morales qui allaient à
l'encontre des passions. Et, en dépit
des fluctuations de l'histoire, le
christianisme est toujours
aujourd'hui la plus grande force
spirituelle de l'humanité. Cela ne
peut s'expliquer qu'avec la grâce de
Dieu. Mais la grâce a agi au travers
d'hommes qui se savaient investis
d'une mission, qu'ils ont accomplie
jusqu'au bout.

Le Christ n'a pas présenté cette tâche
à ses disciples comme une simple
possibilité : il leur en a donné le
commandement explicite et
impératif. Nous lisons, en effet, chez
saint Marc : Allez par le monde
entier, proclamez la Bonne Nouvelle
à toute la création. Celui qui croira et
sera baptisé, sera sauvé ; celui qui ne
croira pas sera condamné (Mc 16,



15-16). Et saint Matthieu relève ces
paroles du Christ : Allez donc, de
toutes les nations faites des disciples,
les baptisant au nom du Père et du
Fils et du Saint-Esprit, et leur
apprenant à observer tout ce que je
vous ai prescrit. Et moi, je suis avec
vous pour toujours jusqu'à la fin du
monde (Mt 28, 19-20). Ce sont des
propos qui nous font penser à ceux
de Jésus à la Dernière Cène — comme
Tu m'as envoyé dans le monde, moi
aussi Je les ai envoyés dans le monde
(Jn 17, 18) —, que le Concile Vatican
II commente ainsi : « Ce solennel
commandement du Christ
d'enseigner la vérité du salut, l'Église
l'a reçu des Apôtres pour l'accomplir
jusqu'aux extrémités de la terre. » (1)

La tâche de tous

Quand on parle de la mission de
l'Église, on court le risque de
considérer qu'elle concerne
exclusivement ceux qui parlent à



partir de l'autel. Mais la mission que
le Christ confie à ses disciples doit
être accomplie par tous ceux qui
constituent l'Église. Tous, chacun
selon sa condition personnelle,
doivent coopérer unanimement à la
tâche commune. (2) « La vocation
chrétienne, précise le Concile Vatican
II, est aussi, par nature, vocation à
l'apostolat [...]. Il y a, dans l'Église,
diversité de ministères, mais unité de
mission. Le Christ a confié aux
apôtres et à leurs successeurs la
charge d'enseigner, de sanctifier et
de gouverner en son nom et par son
pouvoir. Mais les laïcs, rendus
participants de la charge sacerdotale,
prophétique et royale du Christ,
assument dans l'Église et dans le
monde leur part dans ce qui est la
mission du peuple de Dieu tout
entier. » (3) Tout chrétien est assimilé
au Christ par son Baptême et il
participe à sa mission rédemptrice ;
et tous les baptisés, un par un, sont
tenus de collaborer activement à la



transmission de la parole prêchée
par Jésus, à tous les hommes de tous
les temps.

La dimension apostolique de la
vocation chrétienne a toujours été
présente dans la vie de l'Église ; mais
pendant une longue période la
réalisation de sa mission salvatrice
semblait n'avoir été confiée qu'à un
petit nombre de chrétiens ; le reste
n'était ainsi que son sujet passif. En
ce domaine, le Concile Vatican II a
opéré un retour aux sources, en
soulignant à plusieurs reprises
l'universalité de cet appel à
l'apostolat, qui n'est pas qu'une
possibilité parmi tant d'autres, mais
un authentique devoir : « À tous les
chrétiens, donc, incombe la très belle
tâche de travailler sans cesse pour
faire connaître et accepter le
message divin du salut par tous les
hommes sur toute la terre. » (4)

Là où ne parviennent que les laïcs



Or, cette mission comprend-elle un
domaine spécifique qui reviendrait
concrètement aux laïcs ? Le Concile
Vatican II a donné des orientations
précises. Les fidèles courants, lisons-
nous dans la Constitution Lumen
gentium, « sont appelés par Dieu,
pour que, en exerçant leur fonction
propre, conduits par l'esprit
évangélique, ils contribuent comme
du dedans, à la manière d'un
ferment, à la sanctification du
monde, et qu'ainsi, d'abord par le
témoignage de leur vie, rayonnant de
foi, d'espérance et de charité, ils
rendent le Christ visible pour les
autres. » (5) Et un peu plus loin : «
Les laïcs sont particulièrement
appelés à rendre l'Église présente et
agissante en des lieux et en des
circonstances où ce n'est que par eux
qu'elle peut être le sel de la terre.
» (6) Cela veut dire, par exemple, que
dans un hôpital, l'Église n'est pas
représentée que par son aumônier :
elle agit aussi à travers les fidèles



qui, en tant que médecins, ou
infirmiers, tâchent de rendre de bons
services professionnels, et de
s'occuper des patients avec une
délicate sollicitude humaine. Dans le
quartier d'une ville, le temple sera
toujours un point de référence
indispensable : mais la seule façon
d'atteindre ceux qui ne s'y rende pas
sera de passer par l'intermédiaire
d'autres familles.

L'exhortation apostolique 
Christifideles laici approfondit cette
doctrine en recueillant le travail
réalisé au Synode de 1987. Le pape
rappelait deux dangers qui peuvent
se présenter lorsqu'on veut définir le
rôle des laïcs : « La tentation de se
consacrer avec un si vif intérêt aux
services et aux tâches d'Église, qu'ils
en arrivent parfois à se désengager
pratiquement de leurs
responsabilités spécifiques au plan
professionnel, social, économique,
culturel et politique ; et, en sens



inverse, la tentation de légitimer
l'injustifiable séparation entre la foi
et la vie, entre l'accueil de l'Évangile
et l'action concrète dans les
domaines temporels et terrestres les
plus divers. » (7) Face à ces deux
extrêmes, le pape notait que ce qui
distingue les laïcs, c'est « le caractère
séculier », puisque Dieu les a appelés
à « se sanctifier dans le mariage ou
dans le célibat, dans la famille, dans
la profession et dans les différentes
activités sociales ». (8)

Ainsi, le Synode tâche d'éviter ce
double risque montré par le pape :
lorsqu'il encourage les laïcs à
s'engager dans les affaires
temporelles, il les met en garde
contre un repli sur les structures de
l'Église, face à une société hostile ou
indifférente ; et lorsqu'il leur
demande une forte cohérence entre
foi et vie, il veut empêcher une
dissolution de l'identité chrétienne.
En effet, pour être le sel de la terre, il



faut bien être dans le monde, mais
aussi ne pas s'y affadir.

La mission spécifique des laïcs est
donc ainsi nettement décrite : il s'agit
de porter le message du Christ à
toutes les réalités terrestres — la
famille, la profession, les activités
sociales... — et, à l'aide de la grâce,
d'en faire des occasions de rencontre
de Dieu avec les hommes.

Les premiers chrétiens

Cependant, considérer tout ce qui
vient d'être exposé comme une
nouveauté postérieure au Concile
Vatican II ne répondrait pas à la
réalité. Les chrétiens de la première
heure, ceux qui ont vécu avec Jésus
et avec les Apôtres, ou qui ont
appartenu aux générations
immédiates, ont été très conscients
de leur mission. Leur conversion les
poussait à s'attacher encore plus
sérieusement aux devoirs
correspondant à leur position dans le



monde. Tertulien, par exemple,
écrit : « Nous vivons comme tous les
autres : nous sommes bien présents
dans les marchés, à la boucherie, aux
thermes, aux tavernes, aux ateliers,
aux auberges, aux foires et à toutes
les autres affaires. C'est avec vous
aussi que nous naviguons, avec vous
que nous sommes soldats, que nous
labourons les champs, que nous
faisons du commerce, que nous
pratiquons tous les métiers, et c'est à
vous que nous proposons nos
services. » (9)

Et dans un vénérable document de
l'antiquité chrétienne nous lisons : «
Les chrétiens ne se distinguent des
autres hommes ni par leur terre, ni
par leur langue, ni par leurs
coutumes : puisqu'ils n'habitent pas
de villes exclusivement à eux, qu'ils
ne parlent pas une langue étrange,
qu'ils ne mènent pas une vie
différente de celle des autres [...]. En
habitant des villes grecques ou



barbares, que le sort leur a dévolues,
et s'adaptant à la façon de s'habiller,
aux repas, au genre de vie, aux us et
coutumes du pays, ils font montre
d'une tenue de conduite
remarquable et surprenante, au dire
de tous. » (10) Ce que l'on retrouve
un peu plus loin dans ce document
nous fera comprendre que, tout en
demeurant à leur place, les premiers
chrétiens avaient notoirement
changé de conduite. « Ils se marient
comme tout le monde, comme tout le
monde, ils engendrent des enfants,
mais ils n'abandonnent pas ceux qui
naissent [...], ils sont dans la chair,
mais ils ne vivent pas selon la chair,
ils sont bien sur cette terre, mais leur
citoyenneté est au Ciel. Ils obéissent
aux lois établies, mais avec leur vie,
ils dépassent ces prescriptions [...].
Bref, ce que l'âme est au corps, les
chrétiens le sont au monde. » (11)

Par conséquent, grâce à leur attitude
et à leur activité apostolique zélée, le



christianisme s'est développé en peu
de temps de façon stupéfiante : sans
aucun doute, nos frères comptaient
sur la grâce de Dieu, mais nous
savons aussi que leur réponse a
toujours été héroïque : non
seulement face à la torture, mais
aussi à tous les moments de leur vie.
Il n'est donc pas étonnant que
Tertulien lui-même ait pu écrire : «
Nous sommes d'hier et nous
remplissons le monde entier, ainsi
que toutes vos affaires : les villes, les
îles, les peuplades, les villas, les
hameaux, l'armée, le palais, le Sénat,
le forum. À vous, nous ne vous avons
laissé que vos temples. » (12)

L'esprit de l'Opus Dei

Permettez-moi de faire maintenant
une digression en toute justice.
L'appel universel à la sainteté et à
l'apostolat, si net chez les premiers
chrétiens et rappelé par le dernier
Concile, (13) est l'un des fondements



de l'esprit de la Prélature de l'Opus
Dei. Depuis 1928, son fondateur, le
bienheureux Josémaria Escriva, n'a
cessé de répéter que la sainteté et
l'apostolat étaient un droit et un
devoir de tout baptisé. Il écrivait, par
exemple, en 1934 : « Tu as
l'obligation de te sanctifier. — Toi
aussi. Qui pense que c'est une tâche
exclusivement réservée aux prêtres
et aux religieux ? Le Seigneur a dit à
tous, sans exception : Soyez parfaits,
comme mon Père céleste est parfait.
» (14) Il écrit à propos de l'apostolat :
« Le monde résonne encore de ce cri
divin : Je suis venu apporter le feu
sur la terre, et que puis-je vouloir si
ce n'est qu'il s'enflamme ? Or, tu vois
bien : presque tout est éteint... N'as-
tu pas le désir de propager
l'incendie ? » (15)

On peut donc, en effet, très justement
considérer Mgr Escriva comme un
pionnier des enseignements du
Concile Vatican II dans ce domaine-



là. Le Cardinal Poletti l'affirmait
clairement dans le Décret
d'introduction de la Cause de
béatification du fondateur de l'Opus
Dei en ces termes : « Parce qu'il a
proclamé la vocation universelle à la
sainteté depuis qu'il a fondé l'Opus
Dei en 1928, Mgr Josémaria Escriva
de Balaguer a été unanimement
reconnu comme un précurseur du
Concile, précisément en ce qui
constitue le noyau fondamental de
son magistère, si fécond pour la vie
de l'Église. » (16)

Avec l'exemple et avec la parole

Dans un monde de plus en plus
matérialisé, la tâche du chrétien du
XXe siècle ressemble à celle que les
premiers disciples du Christ ont dû
réaliser. Tout comme eux, ils devront
transmettre la Bonne Nouvelle avec
leur exemple et avec leurs propos.

Jamais, en cette vie, nous ne
pourrons connaître totalement les



effets que notre conduite — notre
bon exemple, ou le scandale
provoqué —, a produit sur les
personnes qui ont vécu autour de
nous. Tout chrétien a donc pour
obligation première et essentielle
d'agir en accord avec sa foi, être
cohérent avec la doctrine qu'il
professe. Vous êtes la lumière du
monde. Une ville ne se peut cacher,
qui est sise au sommet d'un mont. Et
l'on n'allume pas une lampe pour la
mettre sous le boisseau, mais bien
sur le lampadaire, où elle brille pour
tous ceux qui sont dans la maison.
Ainsi votre lumière doit-elle briller
aux yeux des hommes pour que,
voyant vos bonnes œuvres, ils en
rendent gloire à votre Père qui est
dans les cieux (Mt 5, 14-16).

L'exemple, toutefois, ne suffit pas. «
Cet apostolat cependant ne consiste
pas dans le seul témoignage de la
vie ; le véritable apôtre cherche les
occasions d'annoncer le Christ par la



parole, soit aux incroyants pour les
aider à cheminer vers la foi, soit aux
fidèles pour les instruire, les fortifier,
les inciter à une vie plus fervente.
» (17)

Ceci n'est donc pas une affaire de «
spécialistes ». Le Concile Vatican II a
rappelé l'obligation que chaque laïc a
de faire de l'apostolat
individuellement : « L'apostolat que
chacun doit exercer personnellement
et qui découle toujours d'une vie
vraiment chrétienne, est le principe
et la condition de tout apostolat des
laïcs, même collectif, et rien ne peut
le remplacer. Cet apostolat individuel
est toujours et partout fécond ; il est,
en certaines circonstances, le seul
adapté et le seul possible. Tous les
laïcs y sont appelés, et en ont le
devoir, quelle que soit leur condition,
même s'ils n'ont pas l'occasion ou la
possibilité de collaborer à des
mouvements. » (18)



Les occasions de réaliser cet
apostolat sont innombrables : en
réalité, toute la vie doit être un
apostolat continuel. J'aimerais
cependant me centrer sur deux
circonstances qui sont les pivots de la
vie pour la plupart des gens : le
travail et la famille.

Grâce au travail professionnel

Parmi les différentes raisons qui
poussent les hommes à se
fréquenter, à nouer des amitiés, nous
trouvons, sans aucun doute,
l'exercice d'un même métier. Il
pourrait sembler que le domaine
apostolique est réduit, mais il ne faut
pas oublier que c'est là que se tissent
normalement ces profondes relations
de confiance, grâce auxquelles il est
très souvent possible d'aider de façon
décisive les personnes que l'on
côtoie.

Certaines professions — je pense, par
exemple, à celles qui ont trait à



l'enseignement ou aux médias —
offrent l'occasion de transmettre des
idées à des centaines de milliers de
personnes. Mais ce serait une erreur
de penser que seules ces professions
peuvent être une occasion
d'apostolat ; en toute occupation, en
toute circonstance, le chrétien doit
aider les autres à donner un sens
chrétien à leur vie. D'habitude il ne
faudra pas faire de grands discours,
mais réaliser ce que le fondateur de
l'Opus Dei appelait « l'apostolat
d'amitié et de confidence », et qu'il
décrivait ainsi : « Ces propos glissés à
point nommé à l'oreille de l'ami qui
hésite ; cette conversation capable de
l'orienter, que tu as su provoquer
opportunément ; ce conseil qui
améliorera son travail universitaire,
et la discrète indiscrétion qui te
pousse à lui suggérer des horizons
insoupçonnés de générosité..., tout
cela, c'est « l'apostolat de la
confidence ». (19)



Ce souci se manifeste par un intérêt
réel pour chaque personne, et il se
concrétise par une conversation
personnelle d'ami à ami. «
L'apostolat chrétien — et je pense ici,
concrètement, à celui d'un chrétien
courant, à celui d'un homme ou
d'une femme qui est un de plus
parmi ses semblables — est une
grande catéchèse où, grâce aux
rapports personnels et à une amitié
loyale et authentique, on éveille chez
les autres la soif de Dieu, et où on les
aide à découvrir de nouveaux
horizons ; tout naturellement, tout
simplement, ai-je dit, avec l'exemple
d'une foi vécue à fond, par une
parole aimable mais toute pleine de
la force de la vérité divine. » (20)

Un souci apostolique qui, à travers
l'initiative libre et responsable des
chrétiens, se manifestera aussi dans
l'effort fourni pour que les structures
sociales permettent aux autres
d'accéder facilement à Dieu. Ainsi



l'on structurera chrétiennement
l'ordre temporel. Comme nous
l'avons déjà vu, c'est bien ce que le
Concile estime être la mission
caractéristique des laïcs. Dans ce
contexte-là, nous pouvons bien
comprendre les appels que le pape a
adressés dans son Exhortation
Apostolique Christifideles laici aux
laïcs engagés dans les domaines
scientifiques et techniques, dans la
médecine, dans l'économie et dans la
culture, (21) pour qu'ils
n'abandonnent pas leur
responsabilité de bâtir un monde
plus humain, et de ce fait, plus
chrétien.

Pour ce faire, ils comptent sur les
inspirations et sur les principes que
leur offre la doctrine sociale de
l'Église. Mais cette doctrine ne
deviendra vivante qu'à partir des
hommes et des femmes qui, à Wall
Street ou dans une petite boutique de
quartier, concevront leur travail



comme quelque chose d'autre qu'une
source de revenus, ou qu'un moyen
de grimper dans la hiérarchie ; à
partir des citoyens qui, dans une
mairie, dans une association de
quartier, se soucieront de rendre la
société plus accueillante ; à partir des
intellectuels qui, à l'université et à
l'école, créeront la culture avec un
sens chrétien.

Commencer par la famille

À côté de tout ce labeur apostolique
autour du travail — de la profession
de chacun —, celui que l'on réalise à
partir de la famille occupe une place
fondamentale. Quant aux parents,
c'est bien là leur premier champ
d'apostolat, le lieu où ils ont été
placés par Dieu pour exercer un rôle
irremplaçable : être les éducateurs
de leurs enfants.

La famille « est la cellule première et
vitale de la société ». (22) De sa
bonne santé, ou de sa maladie



dépendent la santé et la maladie du
corps social tout entier. La société
sera plus fraternelle si les hommes
apprennent dans la famille à se
sacrifier les uns pour les autres. Il y
aura plus de tolérance et de respect
dans les relations humaines, dans la
mesure où les parents et les enfants
se comprendront les uns les autres.
La loyauté gagnera du terrain dans la
vie sociale, si on met en valeur aussi
la fidélité des conjoints. Et le
matérialisme battra en retraite,
lorsque l'objectif ultime du bonheur
familial ne sera plus la
consommation croissante.

Quant au dévouement à leurs
propres enfants, il faut penser à
nouveau au rôle primordial de
l'exemple. À l'un des rares moments
où il a parlé de lui-même, Jean Paul II
a avoué, en évoquant son père, que «
le simple fait de le voir s'agenouiller
a eu une influence décisive sur mes
jeunes années. Il était si exigeant



envers lui-même qu'il n'avait nul
besoin de se montrer exigeant à
l'égard de son fils : son exemple
suffisait à enseigner la discipline et le
sens du devoir ». (23) Et le cardinal
Luciani, devenu Jean Paul ler,
écrivait quant à lui : « Le premier
livre de religion que lisent les enfants
ce sont les parents eux-mêmes. Il est
bon que le père dise à son garçon : Il
y a à l'église un confesseur : ne crois-
tu pas que tu pourrais en profiter ?
Mais il vaudrait mieux qu'il dise : Je
vais à l'église me confesser. Veux-tu
m'accompagner ? » (24) L'exemple
donné dans les différentes facettes de
la vie — de loyauté envers les amis,
d'assiduité au travail, de sobriété, de
tempérance, de joie devant les
contrariétés, de souci pour les autres,
de générosité... — est gravé de
manière indélébile dans l'âme des
enfants.

À côté de cet exemple, le dévouement
généreux à les éduquer. « L'affaire



dont vous devez le plus vous soucier,
disait le fondateur de l'Opus Dei aux
hommes d'affaires, c'est la formation
de vos enfants. » Une éducation qui
sera efficace si les parents savent
devenir amis de leurs enfants ; si,
depuis leur plus jeune âge, ceux-ci
ont pris l'habitude de compter sur
eux, de s'ouvrir à eux s'ils ont des
difficultés. Saint Thomas More
écrivait : « Lorsqu'on rentre chez soi,
il faut parler avec sa femme, jouer
avec ses enfants, échanger des
impressions avec ses serviteurs. Tout
cela fait partie de ma vie et je suis
tenu de le faire, je dois donc le faire à
moins que je ne veuille être un
étranger chez moi. Il faut bien que je
me dévoue à ceux que la nature, le
destin, ou moi-même, avons choisis
comme compagnons de route. » (25)

Le rythme de la vie moderne ne
semble pas favoriser ce dévouement-
là. Nous avons de plus en plus de
choses à faire, et nous manquons



toujours de temps. Les parents
courent ainsi le risque d'être
absorbés par leur travail, même si
c'est pour mieux assurer l'avenir de
leurs enfants. Mais cet avenir dépend
bien plus du temps qu'ils leur
consacrent personnellement que du
confort qu'ils leur procurent. En
effet, il est rare que les enfants se
plaignent de ce qu'on ne leur a pas
donné. Cependant ils regrettent que
leurs parents ne se soient pas donnés
eux-mêmes.

Une famille ouverte aux autres

C'est déjà beaucoup, mais ce n'est pas
tout. Un chrétien conscient de sa
mission d'être levain dans la pâte, ne
peut pas se contenter de s'occuper
uniquement des siens. Certes, dans
un monde de compétition si dure, il
est normal de chercher dans le cadre
familial, la tendresse et l'assurance
que l'on ne trouve pas ailleurs. Il est
aussi tout à fait normal que, face aux



différents types de famille qui
existent dans la société actuelle, des
parents chrétiens tâchent de
protéger et de cultiver le leur. Mais la
famille chrétienne est une famille «
ouverte ».

« La famille, disait Paul VI, tout
comme l'Église, doit être un espace
où l'on transmet l'Évangile et d'où il
rayonne [...]. Une famille de la sorte
devient l'évangélisatrice de
beaucoup d'autres et du milieu où
elle évolue. » (26) L'exemple d'une
famille chrétienne qui, avec ses
limites et ses difficultés, tâche de
vivre son idéal, est toujours
attrayant, même humainement
parlant. Surtout si cette famille est
ouverte à l'amitié des autres — des
parents, des collègues, des voisins,
des amis de ses enfants —, animée
d'un esprit apostolique. Ainsi se
réalisera l'idéal que Jean Paul II
proposait lorsqu'il disait que «
l'Église domestique est appelée à être



un signe lumineux de la présence du
Christ et de son amour également
pour « ceux qui sont loin », pour les
familles qui ne croient pas encore, et
même pour les familles chrétiennes
qui ne vivent plus en cohérence avec
la foi reçue ». (27)

D'autre part, sur toute famille pèsent
les influences extérieures qui
viennent des lois, de l'école, ou de
l'opinion publique. Par conséquent,
tant pour protéger la propre famille
que pour aider les autres, le chrétien
doit agir pour que la société crée un
climat favorable à l'institution
familiale.

« Ce sont les familles qui, en premier
lieu, doivent faire en sorte que les
lois et les institutions de l'État non
seulement s'abstiennent de blesser
les droits et les devoirs de la famille,
mais encore les soutiennent et les
protègent positivement. Il faut à cet
égard que les familles aient une



conscience toujours plus vive d'être
les « protagonistes » de ce qu'on
appelle « la politique familiale », et
qu'elles assument la responsabilité
de transformer la société. » (28)

Face à une nouvelle évangélisation

Les premiers chrétiens ont su
changer leur société, en s'employant
de tout cœur au service du
commandement du Christ : Pour eux,
ils s'en allèrent prêcher en tout lieu,
le Seigneur agissant avec eux et
confirmant la Parole par les miracles
qui l'accompagnaient (Mc 16, 20).

Aux portes du troisième millénaire,
devant une société qui semble affolée
et fuir Dieu, nous, les chrétiens de ce
siècle, nous avons été appelés à
réaliser une nouvelle évangélisation
« dans et à partir des tâches civiles,
matérielles, séculières de la vie
humaine : c'est dans un laboratoire,
dans la salle d'opérations d'un
hôpital, à la caserne, dans une chaire



d'université, à l'usine, à l'atelier, aux
champs, dans le foyer familial et au
sein de l'immense panorama du
travail, c'est là que Dieu nous attend
chaque jour. Sachez-le bien : il y a
quelque chose de saint, de divin qui
se cache dans les situations les plus
ordinaires et c'est à chacun d'entre
vous qu'il appartient de le découvrir
». (29)

Et avec des mots de Jean Paul II : «
Cela sera possible si les fidèles laïcs
savent surmonter en eux-mêmes la
rupture entre l'Évangile et la vie, en
sachant créer dans leur activité de
chaque jour, en famille, au travail, en
société, l'unité d'une vie qui trouve
dans l'Évangile inspiration et force
de pleine réalisation. » (30) Le monde
attend des chrétiens sans faille, des
chrétiens d'une seule pièce. Avec des
défauts, avec des erreurs, mais avec
la ferme volonté de rectifier chaque
fois qu'il le faudra, et de poursuivre,
en tenant la main de la Sainte Vierge,



la route qui nous mène au Père par le
Christ, Chemin, Vérité et Vie.

Notes

1. Concile Vatican II, Const. dogm. 
Lumen gentium, n° 17.

2. Cf. Concile Vatican II, Const. dogm. 
Lumen gentium, n° 30.

3. Concile Vatican II, Decr. 
Apostolicam actuositatem, n° 2.

4. Concile Vatican II, Décr. 
Apostolicam actuositatem, n° 3.

5. Concile Vatican II, Const. dogm. 
Lumen gentium, n° 31.

6. Concile Vatican II, Const. dogm. 
Lumen gentium, n° 33

7. Jean-Paul II, Exhort. apost. 
Christifideles laici, 30 décembre 1988,
n° 2.

8. Ibid., n° 15.



9. Tertulien, Apologétique, 42.

10. Épître à Diognète, 5.

11. Ibid.

12. Tertulien, Apologétique, l.

13. Jean-Paul II a écrit : «Sur la
vocation universelle à la sainteté, le
Concile Vatican II s'est exprimé en
termes lumineux. On peut affirmer
que c'est l'orientation principale qui
a été fixée pour les fils et les filles de
l'Église, par ce Concile, voulu pour le
renouvellement évangélique de la
vie chrétienne. Cette orientation n'est
pas une simple exhortation morale
mais une exigence incontournable
du mystère de l'Église »(Jean Paul II,
Exhort. apost. Christifideles laici, n°
16).

14. Josémaria Escriva, Chemin, n°
291.

15. Ibid., n° 801.



16. Cardinal Ugo Poletti, Decreto di
Introduzione della Causa di
Beatificazione del Servo di Dio
Josémaria Escriva de Balaguer y
Albas.

17. Concile Vatican II, Décr. 
Apostolicam actuositatem, n° 6

18. Ibid., n° 16.

19. Josémaria Escriva, Chemin, n°
973.

20. Josémaria Escriva, Quand le
Christ passe, n° 149.

21. Cf. Jean-Paul II, Exhort. apost. 
Christifideles laici, n° 38 et 42 à 44

22. Concile Vatican II, Décr. 
Apostolicam actuositatem, n° 11.

23. André Frossard, N'ayez pas peur !
Livre de poche, p. 15.



24. Cardinal Albino Luciani.
Humblement vôtre, Nouvelle Cité, p.
294-295

25. Saint Thomas More, Utopie
Introduction.

26. Paul VI, Exhort. apost. Evangelii
nuntiandi, n° 71, cité par Jean Paul II
dans Familiaris consortio, n° 39.

27. Jean-Paul II, Exhort. apost. 
Familiaris consortio, n° 54.

28. Ibid., n° 44.

29. Josémaria Escriva, Entretiens avec
Monseigneur Escriva, n° 114

30. Jean-Paul II, Exhort. apost. 
Christifideles laici, n° 34.

Cet article, préparé par Mgr Alvaro
del Portillo en 1989, a été publié en
anglais dans la revue Catholic
Familyland, XXVII, 1998, pp. 11-14.



pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-fr/article/sel-lumiere-et-
ferment-la-tache-des-laics-dans-la-

mission-de-leglise/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/fr-fr/article/sel-lumiere-et-ferment-la-tache-des-laics-dans-la-mission-de-leglise/
https://opusdei.org/fr-fr/article/sel-lumiere-et-ferment-la-tache-des-laics-dans-la-mission-de-leglise/
https://opusdei.org/fr-fr/article/sel-lumiere-et-ferment-la-tache-des-laics-dans-la-mission-de-leglise/
https://opusdei.org/fr-fr/article/sel-lumiere-et-ferment-la-tache-des-laics-dans-la-mission-de-leglise/

	Sel, lumière et ferment. La tâche des laïcs dans la mission de l'Église

