
opusdei.org

Saint Josémaria fêté
à Strasbourg

Le 26 juin 2003, l'Eglise fêtait
pour la première fois saint
Josémaria Escriva, canonisé la 6
octobre de l'année précédente.
Nous vous proposons l'homélie
que Mgr Doré, archevêque de
Strasbourg, a prononcé à cette
occasion.

03/11/2003

LES VOIES DE LA SAINTETÉ
CHRÉTIENNE



Fête de Josémaria Escriva de
Balaguer,

S.Pierre-le-Jeune de Strasbourg le 26
juin 2003

Né en 1902 à Barbastro au pied des
Pyrénées espagnoles, Josémaria
Escriva de Balaguer, le fondateur de
l'Opus Dei, est mort le 26 juin 1975 à
Rome où il était venu en 1946, ayant
été ordonné prêtre en 1925. Il a été
béatifié le 17 mai 1992 et canonisé -
comme le 465ème saint de Jean-Paul
II ! - le 6 octobre 2002, ce qui fait que,
jour anniversaire de sa mort, ce 26
juin 2003 est celui de la première
célébration de sa Fête liturgique
officielle.

L'occasion est belle, me semble-t-il,
de méditer sur la sainteté dans
l'Église et sur notre propre appel à la
sainteté. Non seulement en effet
nous fêtons un saint, non seulement
nous fêtons pour la première fois au
jour de la fête liturgique le saint



Escriva de Balaguer - mais, il faut
l'ajouter, nous fêtons un saint qui a
fait, si l'on ose dire, sa spécialité de
l'appel à la sainteté dans l'Église. Et
d'un appel à la sainteté dont il a eu le
souci de manifester qu'il est adressé
à tous les chrétiens sans exception.

La sainteté dans l'Église

On appelle « saints », en
christianisme, ceux qui ont mené
une vie conforme à l'Évangile en
aimant Dieu et le prochain de
manière à la fois irréprochable et
exemplaire. On appelle « saints »
ceux qui ont su laisser l'Esprit de
Dieu modeler leur vie à la
ressemblance du Christ, et donc faire
resplendir en eux les merveilles de la
grâce de Dieu.

Les premiers disciples dont l'Église
du Christ a vénéré la mémoire et
révéré l'exemple sont d'un côté les
martyrs et de l'autre les vierges. En
eux, les chrétiens ont reconnu des



fidèles radicalement associés au
Mystère du Christ, et témoins de la
fécondité de sa puissance de
conversion et de fidélisation, en des
existences humaines pourtant de
toutes manières si fragiles et si
miséreuses.

A partir de l'époque classique des
Pères de l'Église, deux nouveaux
modèles de sainteté se font jour, les
ascètes-moines et les évêques :
ascètes comme saint Antoine au
désert, et évêques comme saint
Hilaire de Poitiers ou saint Ambroise
de Milan, ou encore saint Augustin
d'Hippone. A cette époque, la sainteté
est donc reconnue en ceux qui
traduisent leur choix résolu du Christ
soit par la fuite (ou, en tout cas, le
retrait) du monde, soit par
l'engagement dans des
responsabilités hiérarchiques au sein
de l'Église... et quelquefois, d'ailleurs,
dans la Cité: on peut penser, dans ce
second cas, à saint Louis roi de



France, à saint Etienne de Hongrie ou
à sainte Élisabeth du Portugal.

La vague de sainteté suivante - si, de
nouveau, on peut s'exprimer ainsi -,
consacre les fondateurs d'Ordres et
les religieux, après donc les martyrs
et les vierges, puis les moines et les
évêques. On commence dès le Xlle
siècle avec saint Bernard, fondateur
des Cisterciens et saint Bruno,
fondateur des Chartreux; mais
viennent bientôt, ensuite, et dès le
Xille siècle, saint Dominique pour les
Frères Prêcheurs et saint François
d'Assise pour les Frères Mineurs.
Après la Réforme catholique, on
verra Ignace de Loyola, fondateur de
la Compagnie de Jésus, Thérèse
d'Avila, réformatrice du Carmel, et
saint François de Sales; et, un peu
plus tard encore, viendront Vincent
de Paul pour les Lazaristes et les
Filles de la Charité, et Angèle de
Méricis, fondatrice des Ursulines.



Enfin, à partir surtout du XIXe siècle,
ce sont plutôt des missionnaires et
surtout des missionnaires martyrisés
qu'on voudra canoniser: martyrs de
Chine et du Japon, martyrs d'Afrique
et d'Océanie, et, originaires de notre
Alsace, Modeste Andlauer de
Rosheim et André Bauer de
Guebwiller.

Au milieu du monde

Je n'ai évidemment pas l'intention de
vous retracer ici l'histoire totale de la
sainteté chrétienne! Mais je ne
m'égare pas, me semble-t-il, au jour
où nous célébrons pour la première
fois la fête liturgique de saint
Josémaria Escriva de Balaguer, en
vous évoquant les grands traits de
cette histoire car, précisément, elle
permet de bien mettre en valeur,
dans cette belle et grande aventure
de vingt siècles, l'apport propre, en
même temps que la grâce et la



mission particulières, du saint que
nous vénérons aujourd'hui.

Il faut bien le reconnaître en effet:
pendant toute une suite de siècles, les
saints canonisés ont de fait été des
êtres somme toute assez
exceptionnels par leur style de vie et
par leur type d'engagement. Il
s'agissait le plus souvent de chrétiens
quasi-exclusivement voués à la
contemplation et aux exercices
spirituels et, en tout cas, totalement
engagés dans une vie de «
renoncement au monde » et de «
retrait du siècle ». Or, comme le
reconnaissait par exemple le
Cardinal Kënig - référence
intéressante en l'occurrence - au
lendemain même de la mort du
fondateur de l'Opus Dei en 1975, «
Escriva avait anticipé beaucoup ce
qui, avec le Concile Vatican Il, est
devenu patrimoine commun de
l'Église. A ceux qui l'ont suivi, il a dit
avec beaucoup de clarté que la place



du chrétien est au milieu du monde.
»

Tel est en effet l'apport central du
message spirituel de Josémaria
Escriva :

« Le véritable champ de notre
existence chrétienne est la vie
ordinaire. Là où sont nos frères les
hommes, là où sont vos aspirations,
votre travail, vos amours, là se
trouve le lieu de votre rencontre
quotidienne avec le Christ.

C'est au milieu des choses les plus
matérielles que nous devons nous
sanctifier en servant Dieu et tous les
hommes. Je n'ai cessé de l'enseigner
en utilisant les paroles de la Sainte
Écriture: le monde n'est pas mauvais,
puisqu'il est sorti des mains de Dieu,
puisqu'il est sa création, et Yahwé l'a
contemplé et a vu qu'il était bon.
C'est nous, les hommes, qui le
rendons mauvais, par nos péchés et
nos infidélités. N'en doutez pas, toute



forme d'évasion hors des honnêtes
réalités quotidiennes est pour vous,
hommes et femmes de ce monde, à
l'opposé de la volonté de Dieu
» (extrait d'une homélie de 1973).

Voies et moyens

L'essentiel étant dit, on peut
maintenant détailler de cette
manière l'invitation à la sainteté que
nous adresse le saint de ce jour, et les
voies et moyens qu'il indique pour y
parvenir.

a. Première chose : la « vie ordinaire
», c'est-à-dire d'un côté les « petites
réalités » du quotidien le plus
courant et le plus banal, et, de l'autre,
l'engagement dans la réalité du
travail et de la profession séculière.

Le travail fait en effet partie du plan
de Dieu; il est un des lieux de l'auto-
réalisation personnelle en réponse à
l'appel de Dieu, et donc il est un lieu
précis de la sanctification, selon la



volonté de Dieu. C'est bien du reste
parce qu'il en va ainsi chez Balaguer,
que la première Lecture de sa fête
liturgique nous propose ce passage
du livre de la Genèse où il nous est
dit que « le Seigneur prit l'homme et
le conduisit dans le Jardin d'Eden,
pour qu'il le travaille et le garde ».

D'ailleurs, insiste notre saint, le
travail a bel et bien été assumé et
consacré par le Christ, puisqu'il s'y
livra lui-même pendant ses trente
ans de vie cachée. Simplement, il
convient de ne pas oublier que la
dignité du travail se fonde sur
l'amour, et que le travail qui sanctifie
est précisément celui qui est
accompli pour le double amour et le
double service de Dieu et des frères,
exigeant à la fois compétence et
professionnalité d'une part, et
entraînant, le cas échéant, risque et
incompréhension de l'autre - qu'on
soit médecin ou artisan, mère de
famille ou enseignant.



b. Deuxième moyen de la sainteté : la
vie de prière et la pratique des
sacrements. L'existence quotidienne
en tous ses aspects et les
engagements professionnels, ne
peuvent être vécus selon les
exigences que je viens de rappeler
que par quelqu'un qui a pu
s'arracher à son égoïsme et à son
attachement à lui-même, pour
s'ouvrir et se livrer à ce qu'il lui est
demandé de servir. Or cela conduit
sûrement et directement vers le
Christ comme Voie, Vérité et Vie. Car
ce qu'il s'agit de faire progresser en
nous, ce n'est en définitive, rien
d'autre que le mouvement de la
Pâque et du Sacrifice sauveur du
Christ: « Voici mon corps livré pour
vous; voici mon sang versé pour vous
» !

D'où la nécessité de la prière et des
sacrements - avant tout bien sûr de
l'eucharistie; et d'où aussi, plus
largement, l'intérêt des moyens



classiques de la vie spirituelle,
direction spirituelle comprise.

c. Troisième moyen de la sainteté,
mais qui en réalité découle de soi des
deux autres, que sont donc le sérieux
avec la vie ordinaire et les moyens de
la vie spirituelle: « l’apostolat ».
Balaguer est soucieux que soit connu
le message chrétien qui l'a lui-même
à la fois éclairé et converti. L'évangile
du jour de sa fête nous rapporte
l'épisode où, au bord du lac de
Génésareth, Jésus annonce à Simon
qu'il devra se faire pêcheur
d'hommes.

Sans doute faut-il souligner que, pour
Balaguer, l'apostolat se fait certes
grandement par les voies de la
réflexion et de l'exigence
intellectuelles. Mais, cela dûment
rappelé, il ne faut pas oublier, d'une
part, qu'il doit avoir sa première
caution dans la vie ordinaire et
professionnelle, dans le service, la



considération pour autrui et l'oubli
de soi qui la conditionne et, tout
simplement, dans le travail bien fait.
Et il ne faut pas oublier, d'autre part,
qu'il doit être porté par la prière: ce
n'est pas nous qui convertissons le
monde, mais la grâce de Dieu, dont
nous sommes appelés à témoigner et
par nos paroles et par nos actes. Elle
nous précède et elle nous déborde en
toutes nos actions et « entreprises »,
surtout d'ordre apostolique. Il ne faut
donc pas omettre de la demander
dans la prière.

* * *

Au jour même où nous fêtons
Josémaria Escriva comme saint de
Dieu, je tiens à dire que je lui suis
reconnaissant de nous avoir rappelé
avec tant de force que le véritable
champ de notre existence chrétienne,
et du même coup le véritable lieu de
notre sainteté, est la vie quotidienne.
Je vous invite à méditer en ce sens la



prière par laquelle nous avons
ouvert cette célébration de sa
première fête liturgique depuis sa
canonisation :

« Dieu, qui as choisi saint Josémaria
pour proclamer l'appel à la sainteté
et à l'apostolat dans l'Église, accorde-
nous, par son intercession et à son
exemple, d'être configurés à ton Fils
par l'exercice fidèle du travail
quotidien dans l'esprit du Christ et,
avec la bienheureuse Vierge Marie,
de servir amoureusement l'œuvre de
la rédemption. Par Jésus le Christ
notre Seigneur. Amen! »

+ Joseph DORÉ

Archevêque de Strasbourg

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-fr/article/saint-

https://opusdei.org/fr-fr/article/saint-josemaria-fete-a-strasbourg/
https://opusdei.org/fr-fr/article/saint-josemaria-fete-a-strasbourg/


josemaria-fete-a-strasbourg/
(18/01/2026)

https://opusdei.org/fr-fr/article/saint-josemaria-fete-a-strasbourg/

	Saint Josémaria fêté à Strasbourg

