
opusdei.org

Saint Josémaria et
l’amour de la
création

Qu'a dit Saint Josémaria sur
l'amour de la création ? Nous
proposons ici un article de
Guillaume Derville, théologien,
à l'occasion de la publicaton de
l'encyclique "Laudato Si".

20/06/2015

À l’occasion de la publication de
l’encyclique Laudato Si’ [LS] du pape
François sur l’environnement, on
peut se poser la question de savoir ce



que disait saint Josémaria sur
l’amour de la création. Avant
d’esquisser quelques éléments de
réponse, il faut préciser que
l’encyclique développe largement des
thèmes et des perspectives que le
fondateur de l’Opus Dei n’a pas eu
l’occasion de traiter, du moins avec
l’amplitude, le parcours et les
méthodologies d’un document actuel
du magistère social (cf. LS, 15-16).

Évoquons d’abord quelques points
communs fondamentaux. Le Saint-
Père se réfère à la « sauvegarde de la
maison commune [1] », un terme qui
peut désigner différentes réalités.
Saint Josémaria appliqua par
exemple l’expression « maison
commune » à l’université. Dans un
contexte d’injustices et d’oppressions
politiques ou sociales des années
1960, il disait: “L'université est un
endroit où l'on se prépare à donner
des solutions à ce problème ; c'est
une maison commune, un centre



d'études et d'amitié ; c'est un foyer où
se rassemblent dans un esprit de
collaboration et de paix des
personnes de tendances diverses qui
incarnent, en toutes périodes,
l'expression du pluralisme légitime
qui se manifeste dans la société [2] ».
Saint Jean-Paul II, quant à lui, avait
aussi recours à cette expression
lorsque, dans l’encyclique 
Evangelium vitæ, il affirmait que «
l’État n’est plus la “maison
commune” ou tous peuvent vivre
selon les principes de l’égalité
fondamentale [3] ». Si autrefois la «
maison commune » renvoyait à l’idée
de paix et d’égalité dans la société,
maintenant le pape François nous
invite à en élargir le sens jusqu’à
embrasser le monde entier d’un
point de vue écologique (un mot
forgé à la fin du XIXème siècle à
partir du grec « maison »). Il faut en
effet réorienter le monde (cf. LS,
chap. III) et en arracher les « péchés
contre la création » (LS, n. 8).



Un amour passionné pour la
création

Saint Josémaria invitait à « aimer le
monde passionnément », titre d’une
homélie connue qui concerne aussi,
sans le moindre doute, les choses
matérielles. Il n’y a pas d’amour sans
respect. « Le monde est bon, disait-il,
parce que les œuvres de Dieu sont
toujours parfaites » ; et d’ajouter : «
c’est nous les hommes qui rendons le
monde mauvais par le péché [4] ». Ou
encore : « Les biens de la terre ne sont
pas mauvais ; ils se corrompent quand
l'homme les érige en idoles, et quand il
se prosterne devant eux ; ils
s'ennoblissent quand nous les
utilisons pour faire le bien, en
œuvrant chrétiennement pour la
justice et la charité"[5]



Cette conviction jaillissait d’un regard
de foi et d’amour sur la création. C’est
ce même regard qui nous pousse à
suivre le pape François, tout au long
de l’encyclique (cf. par ex. LS, nn.
96-100): depuis le don originaire (cf.
LS, n. 5) jusqu’à l’ouverture à
l’étonnement et à l’émerveillement (cf.
LS, n. 11), en même temps que l’amer
constat de la pauvreté et de l’inégalité.
À cet égard, saint Josémaria tirait la
sonnette d’alarme : « Les biens de la
terre répartis entre quelques-uns ; les
biens de la culture enfermés dans les
cénacles. Et au-dehors la faim de pain
et de savoir, et les vies humaines,
pourtant saintes, puisque venant de
Dieu, traitées comme de simples
choses, comme des éléments d'un
calcul statistique. Je comprends et je
partage cette impatience qui me fait
lever les yeux vers le Christ, ce Christ
qui nous invite sans cesse à mettre en
pratique ce commandement nouveau
de l'amour[6] ».



Mort en 1975, saint Josémaria ne s’est
pas occupé de l’écologie de manière
explicite, et ce n’est qu’au cours des
dernières décennies que cette question
a fait l’objet d’une vive prise de
conscience collective. Toutefois ses
enseignements sur l’amour chrétien
du monde, et sur la mission de
l’homme à le sanctifier, en respectant
les lois qui lui sont propres et en
élevant à leur plénitude ses
potentialités, nous offrent une mine de
réflexions à partir desquelles nous
pouvons voir comment sauvegarder
notre environnement, à la lumière des
perspectives et des propositions qui
sont faites dans Laudato Si’.

Notre relation au milieu dans lequel
nous vivons nous affecte ; aussi le
retour à certains endroits liés à notre
enfance renforce-t-il notre identité (cf. 
LS, n. 84). Josémaria Escriva aimait sa
terre d’origine, l’Aragon. Il partageait
avec les autres son amour pour la



nature, les plantes, les fleurs, et tant
de beautés naturelles qu’il avait
parfois connues étant enfant… ne fût-
ce que dans ces longues descriptions
qui augmentent les romans de Jules
Verne[7]. En terre d’Espagne, il sut
écouter la chanson de l’eau qui irrigue
les plantes, contempler le jardin
potager qui reverdit quand l’âne à la
noria peine dur, jour après jour,
année après année. Il ne cachait pas
sa prédilection pour cet animal docile,
humble et laborieux, et il n’hésitait
pas à s’exclamer : « un beau cheval
m’enthousiasme, un oiseau, une fleur ;
un chien aussi ![8] ».

Être administrateur et éviter le
gaspillage

Quelle devrait être notre attitude à
l’égard des biens de cette maison
commune qu’est le monde ? D’après le
bienheureux Alvaro del Portillo, le
fondateur de l’Opus Dei invitait « à



être vraiment détachés des choses
humaines –nous n’en sommes que des
administrateurs–, et à agir avec bon
sens, sans gaspiller, sans dissiper, en
administrant au mieux ce qui dépend
de nous[9] ». Avant d’être une
question d’argent, c’est une démarche
spirituelle. Dans son encyclique, le
pape François avance des idées
concrètes, qui confirment
l’authenticité d’une vie détachée
comme la sienne : ne pas gaspiller de
papier (cf. LS, nn. 22, 211), faire des
économies d’énergie (cf. LS, n. 211),
pour ne citer que deux aspects.

Comme de nombreux saints, le
fondateur de l’Opus Dei à son tour
était concret et il donnait ce genre
d’exemples, liés à son expérience. Son
premier successeur rappelle que « il se
servait toujours de feuilles de papier
déjà utilisées d’un côté : au verso il
écrivait des notes ou des brouillons. Il
disait en plaisantant que, si cela avait



été possible, il aurait écrit même sur
la tranche[10]», pour éviter le
gaspillage. Quant à l’électricité, voici
un conseil qui lui était familier : «
Regarde, on a allumé la lumière avant
d’ouvrir les volets, et maintenant qu’il
fait grand jour on a oublié de
l’éteindre. […] Monte à l’étage, s’il-te-
plaît, et dis-leur avec tact d’éteindre,
parce qu’on est en train de dépenser
de l’électricité inutilement[11] ». Il
invitait aussi ceux qu’il rencontrait à
être attentif aux petites choses, par
charité : le fait d’économiser des
ressources et d’éviter le gaspillage
peut contribuer à subvenir aux
besoins d’autrui.

Travail, filiation et louange
eucharistique

Saint Josémaria ne prétendait en
aucune façon dessiner un programme
d’action sociale collective pour l’Opus
Dei, car cela n’entre pas dans la



mission de la prélature ; mais il a
employé toutes ses énergies à diffuser
l’appel évangélique à la sainteté et à
l’apostolat dans le travail
professionnel et dans la vie
quotidienne, dans le respect de la
nature et dans l’accomplissement des
devoirs civiques. Ensuite, disait-il, que
chacun s’unisse à d’autres personnes
et institutions, chrétiennes ou non,
pour affronter ensemble les problèmes
de la société (cf. LS, n. 219), en
accomplissant le mieux possible tout
ce qu’il doit faire ! « Le travail
constant et ordinaire nous est si
connaturel, que notre hobby aussi
c’est du travail : un travail nous repos
de l’autre[12] ». Cette question est l’un
des axes de l’encyclique de François
(cf. LS, nn. 98, 124-129). Il est connu
que c’est aussi un trait essentiel de
l’esprit de l’Opus Dei, avec
l’affirmation de la filiation divine
comme le fondement de toute vie, et la
centralité de l’Eucharistie, mystère qui
d’une certaine manière couronne



l’encyclique Laudato Si’ (cf. nn.
236-237) .

Depuis la beauté de la création comme
à partir de la contemplation de Jésus-
Christ, saint Josémaria arrive à la «
folie d’Amour de la Sainte
Eucharistie[13]». Il commentait : «
lorsque je dis Dominus vobiscum [le
Seigneur soit avec vous], même si je ne
me trouve qu’avec un servant de
messe je m’adresse à toute l’Église, à
toutes les créatures de la terre, à la
création entière, même aux oiseaux et
aux poissons[14] ». Dans le mystère de
l’autel, le blé et la vigne symbolisent la
nature et le monde ; ils sont devenus
le pain et le vin, et c’est ainsi que
travail, culture, histoire sont offerts
pour être transformés dans le Christ,
Fils de Dieu et de sainte Marie, en
louange à Dieu, dans la joie de l’Esprit
Saint. Cette action liturgique, qui fait
entrer la terre au Ciel et recouvre une
dimension cosmique, annonce la



récapitulation de toutes choses dans
le Christ (cf. LS, 100) : selon les mots
de saint Thomas d’Aquin, à la fin des
temps « toute créature sensible
recevra une certaine nouveauté de
gloire[15] ».

Aussi, après avoir célébré
l’Eucharistie, le fondateur de l’Opus
Dei aimait-il prier une hymne issue du
livre de Daniel (chap. 3) et du Psaume 
Laudate (Ps 150) : le Trium puerorum
ou Benedicite, dont l’usage remonte
au moins au troisième siècle. Toute la
création y est invitée à bénir le
Seigneur : le regard se porte sur le
soleil, la lune, les étoiles ; il embrasse
l’immensité des eaux ; il s’élève vers
les cimes enneigées pour contempler
la variété des conditions
atmosphériques, passant du froid au
chaud, de la lumière aux ténèbres ; il
considère le monde minéral et
végétal ; il interpelle les espèces
animales pour finalement culminer



avec l’homme, image de Dieu. Par leur
simple existence en effet, tous les êtres
vivants bénissent Dieu et lui rendent
gloire (cf. LS, 69).

Comme l’enseigne la Constitution 
Gaudium et spes, « un dans son corps
et dans son âme, de par sa condition
corporelle même l’homme réunit en
lui les éléments du monde matériel, de
sorte que ceux-ci atteignent en lui leur
sommet et qu’ils élèvent en lui leur
voix pour librement louer leur
Créateur[16] ».

C’est à cette louange que nous invite le
pape François, en écho au Cantique
des créatures de saint François
d’Assise. Un chant qui loue le Créateur
dans ses créatures, de manière
analogue à notre louange des saints
dans la liturgie, car en eux c’est Dieu
que nous exaltons : en couronnant
leurs mérites, il ne fait que couronner
ses propres dons[17].



Certes, tout n’est pas Dieu, le monde,
ou son devenir, ne sont pas Dieu ni
son devenir. Cela dit, notre foi
reconnaît que « les différentes
créatures, voulues en leur être propre,
reflètent, chacune à sa façon, un rayon
de la sagesse et de la bonté infinies de
Dieu[18] ».

Mû par un profond sens de sa filiation
divine, l’Auteur de Chemin n’avait pas
trente ans quand sa plume consignait
dans ses Carnets intimes cet élan de
l’âme : « Petit enfant : Habitue-toi à
élever ton cœur vers Dieu en action de
grâces, et souvent dans la journée. —
Parce qu’il te donne ceci ou cela. —
Parce qu’on t’a humilié. — Parce que
tu ne possèdes pas ce dont tu as
besoin, ou parce que tu le possèdes.
Parce que sa Mère, qui est aussi ta
Mère, il l’a voulue si belle. — Parce
qu’il a créé le soleil et la lune, et cet
animal et cette plante. — Parce qu’il a
donné à celui-ci d’être éloquent et à toi



de bredouiller… Remercie-le de tout,
parce que tout est bon[19] ».

Une action de grâce qui, loin d’être
passive, nous pousse à agir, comme
nous y invite le pape François tout au
long de son encyclique (cf. par
exemple LS, nn. 13, 19, 189, 217). Si,
comme l’écrit le théologien Fernando
Ocáriz, « la création est une réalité
actuelle et permanente, et pas
seulement ni essentiellement un
commencement temporel absolu[20]
», alors, forts de notre condition
radicale de filles et fils de Dieu, dans
la beauté de l’œuvre divine nous
trouvons un espace commun de
dialogue et de travail, qui devrait
devenir cet écrin de verdure où « nous
nous unissons pour prendre en charge
cette maison qui nous a été confiée
» (LS, n. 244).

Guillaume Derville



[1] François, Encyclique Laudato Si’,
24 mai 2015, titre, et cf. nn. 1, 3, 13,
17, 53, 61, 155, 232, 243.

[2] Saint Josémaria, Entretiens, Le
Laurier, Paris 2014,nn. 76-77.

[3] Saint Jean Paul II, Encyclique 
Evangelium vitae, n. 20.

[4] Saint Josémaria, Entretiens, n. 70.

[5] Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, Le Laurier, Paris 2013,n. 35.

[6] Ibidem,n. 111.

[7] Cf. Saint Josémaria, Notes prises
lors d’une réunion, 1er avril 1973 (AGP,
bibliothèque, P01).



[8] Saint Josémaria,Notes prises lors
d’une réunion à Buenos Aires, 23 juin
1974 (AGP, bibliothèque, P04).

[9] Bienheureux Álvaro del Portillo,
note 94 in Saint Josémaria, 
Instruction, mai-1935/14 septembre
1950, n. 56.

[10] Bienheureux Álvaro del Portillo, 
Entretien sur le fondateur de l’Opus
Dei, chap. 11, Le Laurier, Paris ,1993,
pp. 186-187.

[11] Saint Josémaria, AGP,
bibliothèque, P01.

[12] Saint Josémaria, Lettre 29-
IX-1957, n. 73.

[13] Saint Josémaria, Chemin, Le
Laurier, Paris 2014, n. 432 ; cf. n. 533.
Vid.Camino, éd. critique-historique (P.



Rodriguez), Rialp, Madrid 20043,
mêmes points.

[14] Saint Josémaria, Notes de la
prédication orale, 1969, (AGP,
bibliothèque, P01).

[15] Saint Thomas d’Aquin, In Epist.
ad Romanos, c.8, lect.4, cité in
Fernando Ocáriz, Naturaleza, gracia y
gloria, EUNSA, Pamplona 2000, p.
353. Cf. Rm 8,19; Col 1,20; Ap 21,1.

[16] Concile Vatican II, Const. past. 
Gaudium et spes, n. 14.

[17] Cf. Missale romanum, Prefatio I
de Sanctis.

[18] Catéchisme de l’Église catholique,
n. 339.



[19] Saint Josémaria, Carnets intimes,
28 décembre1931, cit. en Camino
[Chemin], éd. critique-historique,
commentaire du n. 268, p. 450 ; cf. 
Chemin, n. 268.

[20] Fernando Ocáriz, Sobre Dios, la
Iglesia, el mundo, Rialp, Madrid 2013,
p. 43.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-fr/article/saint-
josemaria-et-lamour-de-la-creation/

(20/01/2026)

https://opusdei.org/fr-fr/article/saint-josemaria-et-lamour-de-la-creation/
https://opusdei.org/fr-fr/article/saint-josemaria-et-lamour-de-la-creation/
https://opusdei.org/fr-fr/article/saint-josemaria-et-lamour-de-la-creation/

	Saint Josémaria et l’amour de la création

