
opusdei.org

Prêtre pour
l'éternité

Homélie de saint Josémaria sur
la valeur du sacerdoce, publiée
dans le livre "Aimer l'Eglise".

26/02/2014

Il y a quelques jours, pendant que je
célébrais la Sainte Messe, je me suis
arrêté un bref instant à considérer
ces mots du psaume choisi par la
liturgie pour l'antienne de la
Communion : Le Seigneur est mon
berger, rien ne pourra me manquer
(Ps 22, 1 ; Antienne de la Communion
de la Messe du samedi de la



quatrième semaine de Carême). Cette
invocation m'a rappelé les versets
d'un autre psaume, récité autrefois
pendant la cérémonie de la première
tonsure : Le Seigneur est ma part
d'héritage (Ps 15, 5). Le Christ en
personne se place dans les mains des
prêtres, qui deviennent ainsi des
dispensateurs des mystères — des
merveilles — du Seigneur (1 Co 4, 1).

L'été prochain, une cinquantaine de
membres de l'Opus Dei recevront les
ordres sacrés. Ces promotions
sacerdotales d'un petit nombre de
membres de l'Œuvre se succèdent
depuis 1944, témoignant ainsi de la
grâce et d'une volonté de service de
l'Église. Malgré cela, il y a chaque
année des gens qui s'en étonnent.
Comment est-il possible, se
demandent-ils, que trente, quarante,
cinquante hommes, dont la vie est
pleine de promesses, soient disposés à
devenir prêtres ? Je voudrais
présenter aujourd'hui quelques



considérations, même au risque
d'accroître la perplexité de ceux-là.

Le saint Sacrement de l'Ordre
Sacerdotal sera administré à ce
groupe de membres de l' Œuvre, qui
ont à leur actif une riche — et parfois
longue — expérience de médecin,
d'avocat, d'ingénieur, d'architecte ou
d'une autre activité professionnelle,
et dont le travail offrait la possibilité
réelle d'accéder à des situations plus
ou moins importantes dans leur
milieu social.

C'est pour servir qu'ils seront
ordonnés : non pour commander, ni
pour briller, mais pour se donner, en
un silence ininterrompu et divin, au
service de toutes les âmes. Une fois
prêtres, ils ne se laisseront pas
entraîner par la tentation d'imiter les
activités et le travail des laïcs, quand
bien même il s'agirait de tâches qu'ils
connaissent bien, pour les avoir
réalisées eux-mêmes jusqu'alors ; et



cela assure en eux une mentalité
laïque qu'ils ne perdront jamais.

Leur compétence en diverses
branches du savoir humain — de
l'histoire, des sciences naturelles, de
la psychologie — bien qu'elle fasse
nécessairement partie de cette
mentalité laïque, ne les amènera pas
à vouloir se présenter comme des
prêtres psychologues, des prêtres
biologistes ou des prêtres
sociologues : ils ont reçu le
Sacrement de l'Ordre pour être, ni
plus ni moins, des prêtres—prêtres,
des prêtres à cent pour cent.

Sur beaucoup de problèmes
temporels ou humains, ils en savent
probablement plus que bien des
laïcs. Mais, à partir du moment où ils
deviennent clercs, ils taisent cette
compétence avec joie, pour continuer
à se fortifier dans une prière
incessante, pour ne parler que de
Dieu, pour prêcher l'Évangile et



administrer les sacrements. Voilà, si
je puis m'exprimer ainsi, leur
nouveau travail professionnel,
auquel ils consacrent toutes les
heures de la journée, qui seront
toujours trop peu nombreuses : il
leur faut en effet étudier
constamment la science de Dieu,
orienter spirituellement beaucoup
d'âmes, écouter de nombreuses
confessions, prêcher inlassablement
et prier beaucoup — beaucoup —
l'âme toujours tournée vers le
tabernacle où se trouve réellement
présent Celui qui nous a choisis pour
être siens, en un don merveilleux et
plein de joie, même à l'heure des
contradictions, qui sont le lot de
toute créature.

Toutes ces considérations peuvent
augmenter, comme je vous le disais,
les motifs d'étonnement. D'aucuns
continueront peut—être à se
demander : pourquoi renoncer à tant
de choses bonnes et nobles de la



terre ? Pourquoi renoncer à avoir
une situation professionnelle plus ou
moins brillante ? Pourquoi renoncer
à exercer une influence chrétienne
sur la société par l'exemple, à partir
de la culture profane, de
l'enseignement, de l'économie ou de
toute autre activité civile ?

D'autres rappelleront comment de
nos jours de sérieux doutes circulent
en beaucoup d'endroits à propos de
la figure du prêtre : il faut, prétend—
on, rechercher son identité. Et l'on
met en doute la signification que
revêt, dans les circonstances
actuelles, ce don à Dieu dans le
sacerdoce. Enfin, on pourrait être
surpris qu'à une époque où les
vocations sacerdotales se font rares,
elles naissent précisément chez les
chrétiens qui avaient déjà résolu —
grâce à un travail professionnel
exigeant — leurs problèmes de
situation et d'emploi dans le monde.



Je comprends cet étonnement, mais
je ne serais pas sincère si j'affirmais
que je le partage. Ces hommes qui
embrassent le sacerdoce librement,
parce qu'ils en ont envie — c'est une
raison très surnaturelle — savent
bien qu'il ne s'agit pas de
renoncement, au sens ordinaire du
terme. Déjà auparavant — de par
leur vocation à l'Opus Dei — ils
s'adonnaient au service de l'Église et
de toutes les âmes, avec une vocation
à part entière, divine, qui les amenait
à sanctifier leur travail ordinaire, à
se sanctifier dans ce travail et, à
partir de cette tâche professionnelle,
à faire de leur mieux pour sanctifier
les autres.

Comme à tous les chrétiens, ces
paroles de saint Pierre s'adressent
aussi aux membres de l'Opus Dei, qui
sont toujours des chrétiens courants,
prêtres ou laïcs : Vous êtes une race
élue, un sacerdoce royal, une nation
sainte, un peuple acquis pour



annoncer les louanges de celui qui
vous a appelés des ténèbres à son
admirable lumière, vous qui jadis
n'étiez pas un peuple et qui êtes
maintenant le peuple de Dieu, qui
n'obteniez pas miséricorde et qui
maintenant avez obtenu miséricorde
(1 P 2, 9—10).

Unique et identique est la condition
des fidèles chrétiens, chez les prêtres
et chez les laïcs, parce que Dieu Notre
Seigneur nous a tous appelés à la
plénitude de la charité, à la sainteté :
Béni soit le Dieu et Père de Notre
Seigneur Jésus—Christ, qui nous a
bénis par toutes sortes de
bénédictions spirituelles aux cieux,
dans le Christ. C'est ainsi qu'il nous a
élus en lui, dès avant la création du
monde, pour être saints et immaculés
en sa présence et dans l'amour (Ep 1,
3—4).

Il n'existe pas de sainteté de second
ordre : ou nous luttons constamment



pour demeurer en état de grâce et
ressembler au Christ, notre Modèle,
ou nous désertons cette guerre
divine. Le Seigneur nous invite tous à
nous sanctifier, chacun dans son
propre état. Dans l'Opus Dei, le fait
d'être prêtre ou laïc ne change
absolument rien à cette passion pour
la sainteté — en dépit des erreurs et
des misères de chacun. Les prêtres
ne constituent d'ailleurs qu'une
proportion très réduite par rapport à
l'ensemble des membres.

Par conséquent, si l'on regarde les
choses avec les yeux de la foi, ce n'est
pas de renoncement qu'il s'agit
quand on arrive au sacerdoce ; et
parvenir au sacerdoce ne suppose
pas non plus le couronnement de la
vocation à l'Opus Dei. La sainteté ne
dépend pas de l'état de chacun —
célibataire, marié, veuf, prêtre —
mais de sa réponse personnelle à la
grâce, qui nous est accordée à tous,
pour que nous apprenions à éloigner



de nous les œuvres de ténèbres et
que nous revêtions les armes de
lumière : la sérénité, la paix, le
service, empreint de sacrifice et de
joie, rendu à l'humanité tout entière
(Cf. Rm 13, 12).

Le sacerdoce amène à servir Dieu
dans un état qui, en soi, n'est ni
meilleur ni pire que les autres : il est
tout simplement différent. Mais la
vocation de prêtre apparaît comme
revêtue d'une dignité et d'une
grandeur que rien ne dépasse sur la
terre. Sainte Catherine de Sienne met
les mots suivants sur les lèvres de
Jésus—Christ : Je ne veux pas que
décroisse la révérence et le respect
que l'on doit observer à l'égard des
prêtres, parce que la révérence et le
respect qu'on leur manifeste ne
s'adresse pas à eux, mais à moi, en
vertu du Sang que je leur ai donné à
administrer. S'il n'en était pas ainsi,
vous leur devriez la même révérence
qu'aux laïcs, et pas plus Il ne faut pas



les offenser : lorsqu'on les offense,
c'est moi que l'on offense, et non pas
eux. C'est pourquoi je l'ai interdit, et
j'ai disposé que je n'admets pas que
l'on touche à mes Christ (Sainte
Catherine de Sienne, Le Dialogue,
chap. 116 ; cf. Ps 104, 15).

Certains s'évertuent à chercher
l'identité du prêtre, comme ils disent.
Comme elles sont claires, ces paroles
de la sainte de Sienne ! Quelle est
l'identité du prêtre ? Celle du Christ.
Tous les chrétiens peuvent et doivent
être non pas alter Christus, mais ipse
Christus : d'autres Christ, le Christ lui
—même ! Mais, dans le cas du prêtre,
ceci se réalise d'une manière
immédiate, de façon sacramentelle.

Pour l'accomplissement d'une si
grande œuvre, celle de la
Rédemption, le Christ est toujours là
auprès de son Église, surtout dans les
actions liturgiques. Il est là présent
dans le sacrifice de la Messe, et dans



la personne du ministre, « le même
offrant maintenant par le ministère
des prêtres, qui s'offrit alors lui—
même sur la croix » et, au plus haut
point, sous les espèces eucharistiques
(Concile Vatican II, constitution 
Sacrosanctum Concilium, 7 ; cf.
Concile de Trente, Doctrine sur le
Très Saint Sacrifice de la Messe, chap.
2). Le sacrement de l'Ordre confère
au prêtre la possibilité effective de
prêter à Notre Seigneur sa voix, ses
mains, tout son être ; c'est Jésus—
Christ qui, dans la Sainte Messe,
change, par les mots de la
consécration, la substance du pain et
du vin en son Corps, son Âme, son
Sang et sa Divinité.

C'est en cela que se fonde
l'incomparable dignité du prêtre.
C'est une grandeur d'emprunt,
compatible avec ma petitesse. Je
demande à Dieu Notre Seigneur de
donner à tous les prêtres la grâce de
réaliser saintement les choses



saintes, et de refléter également dans
notre vie les merveilles des
grandeurs du Seigneur. Nous qui
célébrons les mystères de la Passion
du Seigneur, nous devons rendre notre
vie conforme à ce que nous célébrons.
Et alors l'hostie occupera notre place
devant Dieu, si nous nous faisons nous
—mêmes hosties (Saint Grégoire le
Grand, Dialog. 4, 59).

Si vous rencontrez un jour un prêtre
qui, apparemment, semble ne pas
vivre en accord avec l'Évangile —ne
le jugez pas, c'est Dieu qui le juge —
sachez que s'il célèbre validement la
Sainte Messe, avec l'intention de
consacrer, Notre Seigneur n'en
descend pas moins entre ses mains,
bien qu'elles en soient indignes. Peut
—il exister plus grand abandon, plus
grand abaissement ? Plus qu'à
Bethléem, plus qu'au Calvaire.
Pourquoi ? Parce que le Cœur du
Christ déborde du désir de la
Rédemption, parce qu'il ne veut pas



que quelqu'un puisse dire qu'il ne l'a
pas appelé, parce qu'il va à la
rencontre de ceux qui ne le
cherchent pas.

Il est Amour ! Il n'y a pas d'autre
explication. Toutes les paroles sont
bien pauvres pour parler de l'Amour
du Christ ! Il s'abaisse à tout, Il admet
tout, Il s'expose à tout — aux
sacrilèges, aux blasphèmes, à la
froideur de l'indifférence de tant de
personnes — pourvu qu'Il puisse
offrir, ne serait—ce qu'à un seul
homme, la possibilité de découvrir
les battements d'un Cœur qui bat
dans sa poitrine blessée.

Telle est l'identité du prêtre : être
l'instrument immédiat et quotidien
de cette grâce salvatrice que le Christ
nous a gagnée. Si l'on comprend cela,
si l'on a médité dans le silence actif
de la prière, comment peut—on
envisager le sacerdoce comme un
renoncement ? C'est un gain



incalculable. Notre Mère sainte
Marie, la plus sainte des créatures —
Dieu seul est supérieur à elle — a mis
Jésus—Christ au monde une seule
fois dans le temps ; les prêtres le font
venir tous les jours au monde où
nous vivons, à notre corps et à notre
âme : le Christ vient nous alimenter,
nous vivifier, être, dès à présent, le
gage de la vie future.

Le prêtre n'est supérieur au laïc ni en
tant qu'homme ni en tant que fidèle.
C'est pourquoi il convient
particulièrement que le prêtre fasse
montre d'une profonde humilité,
pour comprendre comment, dans
son cas, ces paroles de saint Paul
s'accomplissent aussi de manière
toute spéciale et en plénitude : Qu'as
—tu que tu n'aies pas reçu ? (1 Co. 4,
7)Ce qu'il a reçu c'est Dieu ! Ce qu'il a
reçu, c'est le pouvoir de célébrer la
Sainte Eucharistie, la Sainte Messe —
fin principale de l'ordination
sacerdotale — de pardonner les



péchés, d'administrer d'autres
sacrements et de prêcher avec
autorité la parole de Dieu, dirigeant
les autres fidèles en tout ce qui a trait
au royaume des Cieux

Le sacerdoce des prêtres, s'il suppose
les sacrements de l'initiation
chrétienne, est cependant conféré au
moyen du sacrement particulier qui,
par l'onction du Saint—Esprit, les
marque d'un caractère spécial, et les
configure ainsi au Christ Prêtre pour
les rendre capables d'agir au nom du
Christ Tête en personne (Concile
Vatican II, décret Presbyterorum
ordinis, 2). L'Église est telle qu'elle
est, non par un caprice des hommes,
mais par la volonté expresse de Jésus
—Christ, son Fondateur. Sacrifice et
sacerdoce ont été si liés ensemble par
la disposition de Dieu que l'un et
l'autre ont existé sous les deux lois,
l'Ancienne et la Nouvelle. Comme,
dans le Nouveau Testament, l'Église
catholique a reçu de l'institution du



Seigneur le Saint Sacrifice visible de
l'Eucharistie, on doit aussi
reconnaître qu'il y a en elle un
sacerdoce nouveau, visible et
extérieur, dans lequel le sacerdoce
ancien a été “ changé » (Concile de
Trente, Doctrine sur le Sacrement de
l'Ordre, chap. 1 : Denzinger—Schön.
1764 (957)).

Chez ceux qui sont ordonnés, ce
sacerdoce ministériel s'ajoute au
sacerdoce commun de tous les fidèles.
C'est pourquoi, encore qu'il serait
erroné de soutenir qu'un prêtre est
davantage chrétien que tout autre
fidèle, on peut en revanche, affirmer
qu'il est davantage prêtre : il
appartient, comme tous les chrétiens,
à ce peuple sacerdotal racheté par le
Christ et il est, en outre, marqué du
caractère du sacerdoce ministériel,
qui se différencie essentiellement, et
non pas en degré (Concile Vatican II,
constitution dogmatique Lumen



gentium, 10), du sacerdoce commun
des fidèles.

Je ne comprends pas le désir qu'ont
certains prêtres de se confondre avec
les autres chrétiens, oubliant ou
négligeant leur mission spécifique
dans l'Église, celle pour laquelle ils
ont été ordonnés. Ils pensent que les
chrétiens veulent voir dans le prêtre
un homme comme les autres, ce qui
n'est pas vrai. Ce que les chrétiens
veulent admirer dans le prêtre, ce
sont les vertus propres à chaque
chrétien, et à tout honnête homme :
compréhension, justice, vie de travail
— en ce cas le ministère sacerdotal
—, charité, éducation, délicatesse.

Mais à côté de cela, les fidèles
demandent une claire manifestation
du caractère sacerdotal : ils attendent
du prêtre qu'il prie, qu'il ne se refuse
pas à administrer les sacrements,
qu'il soit prêt à accueillir tout le
monde sans s'ériger en chef ou



militant de factions humaines,
quelles qu'elles soient (Cf. idem,
décret Presbyterorum ordinis, 6) ;
qu'il mette amour et dévotion dans la
célébration de la Sainte Messe, qu'il
s'asseye au confessionnal, qu'il
console les malades et les affligés ;
qu'il enseigne le catéchisme aux
enfants et aux adultes, qu'il prêche la
Parole de Dieu et non une science
humaine quelconque qui — quand
bien même il la connaîtrait
parfaitement — ne serait pas la
science qui sauve et conduit à la vie
éternelle ; qu'il conseille et soit
charitable envers ceux qui sont dans
le besoin.

En un mot, ce que l'on demande au
prêtre, c'est d'apprendre à ne pas
faire obstacle à la présence du Christ
en lui, surtout quand il réalise le
Sacrifice du Corps et du Sang du
Christ et quand, au nom de Dieu, il
pardonne les péchés dans la
confession sacramentelle auriculaire



et secrète. L'administration de ces
deux sacrements est si importante
dans la mission du prêtre que tout le
reste doit tourner autour. Il est
d'autres tâches sacerdotales — la
prédication et l'instruction dans la foi
— qui manqueraient de fondement,
si leur but n'était pas d'enseigner à
fréquenter le Christ, à le trouver au
tribunal d'Amour de la Pénitence et
dans le renouvellement non sanglant
du Sacrifice du Calvaire, dans la
Sainte Messe.

Laissez—moi considérer un peu plus
longtemps le Saint Sacrifice ; car si,
pour chacun de nous, il est le centre
et la racine de la vie chrétienne, il
doit l'être tout spécialement pour la
vie du prêtre. Un prêtre qui, par sa
faute, ne célébrerait pas chaque jour
le Saint Sacrifice de l'autel (Cf. ibid.,
13) ferait preuve de peu d'amour de
Dieu ; ce serait comme jeter à la face
du Christ qu'il ne partage pas son
désir de Rédemption, qu'il ne



comprend pas son impatience à se
donner, sans défense, comme
nourriture de l'âme.

Il est bon de nous rappeler, de
répéter avec une inlassable
insistance, que nous les prêtres, que
nous soyons pécheurs ou saints, nous
ne sommes plus nous—mêmes
lorsque nous célébrons la Sainte
Messe. Nous sommes le Christ qui
renouvelle sur l'autel le divin
sacrifice du Calvaire. Dans le mystère
du sacrifice eucharistique, où les
prêtres exercent leur fonction
principale, c'est l'œuvre de notre
Rédemption qui s'accomplit sans
cesse. C'est pourquoi il leur est
vivement recommandé de célébrer la
messe tous les jours ; même si les
chrétiens ne peuvent y être présents,
c'est un acte du Christ et de l'Église
(Ibid.).

Le Concile de Trente enseigne que, à
la Messe, ce même Christ, qui “ s'est



offert lui—même une fois » de manière
sanglante sur l'autel de la Croix, est
contenu et immolé de manière non
sanglante C'est une seule et même
victime, c'est le même qui s'offre
maintenant par le ministère des
prêtres, qui s'est offert alors lui—
même sur la Croix ; seule la manière
de s'offrir diffère (Concile de Trente, 
Doctrine sur le Très Saint Sacrifice de
la Messe : Denzinger—Schön. 1743
(940)).

L'assistance ou la non-assistance de
fidèles à la Sainte Messe ne modifie
aucunement cette vérité de foi. Quand
je célèbre entouré par le peuple, je me
trouve très à l'aise, sans éprouver
aucun besoin de me considérer
président d'une assemblée. D'un côté
je suis fidèle comme les autres ; mais
je suis, par-dessus tout, le Christ à
l'autel ! Je renouvelle de façon non
sanglante le divin Sacrifice du
Calvaire et je consacre in persona
Christi, représentant réellement Jésus



—Christ, parce que je lui prête mon
corps, ma voix et mes mains, mon
pauvre cœur, tant de fois souillé, que
je veux qu'il purifie.

Quand je célèbre la Sainte Messe avec
l'unique participation de mon servant,
là aussi le peuple est présent. Je sens à
mes côtés tous les catholiques, tous
les croyants et aussi tous les
incroyants. Toutes les créatures de
Dieu sont présentes — la terre, le ciel
et la mer, et les animaux et les plantes
— qui rendent gloire au Seigneur de la
création tout entière.

Utilisant les mots du Concile Vatican
II, je dirai en outre, que nous nous
unissons au plus haut degré au culte
de l'Église céleste, en communiquant
et en vénérant par—dessus tout la
mémoire de la glorieuse Marie
toujours Vierge, de saint Joseph, des
saints apôtres et martyrs et de tous
les saints (Cf. Concile Vatican II,



constitution dogmatique Lumen
gentium, 50).

Je demande à tous les chrétiens de
prier beaucoup pour nous les
prêtres, afin que nous sachions
réaliser saintement le Saint Sacrifice.
Je les supplie de manifester pour la
Sainte Messe un amour si délicat
qu'il incite les prêtres à la célébrer
avec une dignité — une élégance —
humaine et surnaturelle, en soignant
les ornements et les objets destinés
au culte, avec dévotion, sans hâte.

D'où vient cette hâte ? Les amoureux
ont—ils hâte de se quitter ? On dirait
qu'ils s'en vont et ne s'en vont pas ;
ils reviennent sur leurs pas plusieurs
fois, ils répètent des phrases banales
comme s'ils venaient de les découvrir
N'ayez pas peur de comparer les
manifestations d'un amour humain
noble et limpide aux choses de Dieu.
Si nous aimons le Seigneur avec
notre cœur de chair — nous n'avons



que celui—là — nous ne serons pas
pressés de terminer cette rencontre,
ce rendez—vous amoureux avec lui.

Il y en a qui ne se pressent pas et qui
n'hésitent pas à prolonger jusqu'à la
fatigue lectures, avis, annonces.
Mais, arrivés au moment principal
de la Sainte Messe, au sacrifice
proprement dit, ils se précipitent,
empêchant ainsi les autres fidèles
d'adorer avec piété le Christ, Prêtre
et Victime, et d'apprendre à le
remercier ensuite calmement, sans
précipitation, d'avoir voulu venir de
nouveau parmi nous.

C'est dans la Sainte Messe que toutes
les affections et tous les besoins du
cœur du chrétien trouvent leur voie
la plus sublime : celle qui, par le
Christ, mène au Père, en l'Esprit
Saint. Le prêtre doit faire tout son
possible pour que tout le monde
connaisse cette vérité et la vive. Il n'y
a aucune activité qui puisse



ordinairement passer avant celle de
faire connaître, aimer et vénérer la
Sainte Eucharistie.

Le prêtre réalise deux actes : le
premier, principal, sur le corps
véritable du Christ ; l'autre
secondaire, sur le Corps Mystique du
Christ. Le second acte ou ministère
dépend du premier et non l'inverse
(Saint Thomas, S. Th. Suppl., q. 36, a.
2, ad 1). C'est pourquoi une
caractéristique éminente du
ministère sacerdotal est de tendre à
ce que tous les catholiques
s'approchent du Saint Sacrifice avec
toujours plus de pureté, d'humilité et
de vénération. Si le prêtre s'applique
à cette tâche, il ne se trompera pas
lui—même et il ne trompera pas non
plus la conscience des chrétiens, ses
frères.

Dans la Sainte Messe, nous adorons,
en accomplissant avec amour le
premier devoir de la créature envers



son Créateur : C'est le Seigneur ton
Dieu que tu adoreras, c'est à lui seul
que tu rendras culte (Dt 6, 13 ; Mt 4,
10). Non pas une adoration froide,
formelle, servile, mais une estime et
un respect intimes, qui sont le propre
des fils très aimants.

Dans la Sainte Messe nous est offerte
la meilleure occasion d'expier nos
propres péchés, et ceux de tous les
hommes, afin de pouvoir dire, avec
saint Paul, que nous sommes en train
d'accomplir dans notre chair ce qu'il
reste à souffrir au Christ (Cf. Col 1,
24). Personne n'avance seul dans le
monde, personne ne saurait
considérer qu'il n'a aucune part de
responsabilité dans le mal qui se
commet sur la terre, conséquence du
péché originel ainsi que d'un grand
nombre de péchés personnels.
Aimons le sacrifice, recherchons
l'expiation. Comment ? En nous
unissant dans la Sainte Messe au
Christ, Prêtre et Victime : ce sera



toujours lui qui se chargera du poids
imposant des infidélités des
créatures, des tiennes et des
miennes.

Le sacrifice du Calvaire est une
preuve infinie de la générosité du
Christ. Chacun d'entre nous,
personnellement, nous y gagnons
beaucoup. Nous n'importunons pas
Dieu Notre Seigneur lorsque nous lui
exposons nos besoins dans la Sainte
Messe. Qui n'a pas quelque chose à
demander ? Seigneur, cette maladie
Seigneur, cette tristesse Seigneur,
cette humiliation que je ne sais pas
supporter par amour pour toi Nous
voulons le bien, le bonheur et la joie
des nôtres ; le sort de ceux qui
souffrent faim et soif de pain et de
justice nous oppresse le cœur, et
aussi le sort de ceux qui connaissent
l'amertume de la solitude, de ceux
qui, à la fin de leurs jours, ne
reçoivent ni un égard d'affection ni
un geste qui les aide.



Mais la grande misère qui nous fait
souffrir, la grande nécessité à
laquelle nous voulons remédier, c'est
le péché, l'éloignement de Dieu, le
risque que les âmes se perdent pour
toute l'éternité. Conduire les hommes
à la gloire éternelle dans l'amour de
Dieu, telle est notre aspiration
profonde dans la célébration de la
Messe, comme ce fut celle du Christ
lorsqu'il offrit sa vie au Calvaire.

Habituons—nous à parler au
Seigneur avec cette sincérité quand il
descend, Victime innocente, entre les
mains du prêtre. La confiance dans
le secours du Seigneur nous donnera
une délicatesse d'âme qui se traduit
toujours en œuvres de bien et de
charité, de compréhension, de
tendresse affectueuse envers ceux
qui souffrent et ceux qui se
comportent artificiellement,
simulant une satisfaction
inconsistante, si fausse qu'il en faut



peu pour qu'elle se change en
tristesse.

Remercions enfin Dieu Notre
Seigneur pour tout ce qu'Il nous
accorde, pour le don merveilleux
qu'Il nous fait de Lui—même. Que
vienne à notre cœur le Verbe
incarné ! Que Celui qui a créé les
cieux et la terre s'enferme dans notre
petitesse ! Pour abriter le Christ en
son sein, la Vierge Marie fut conçue
immaculée. Si l'action de la grâce
doit être proportionnelle à la
différence entre le don et les mérites,
ne devrions—nous pas transformer
toute notre journée en une
Eucharistie continuelle ? Ne vous
éloignez pas du temple, à peine le
Saint Sacrement reçu. Ce qui vous
attend est—il si important, que vous
ne puissiez accorder au Seigneur dix
minutes pour Lui dire merci ? Ne
soyons pas mesquins. à l'Amour doit
répondre l'Amour.



Un prêtre qui vit ainsi la Sainte
Messe — en adorant, en expiant, en
implorant, en rendant grâces, en
s'identifiant au Christ — et qui
apprend aux autres à faire du
Sacrifice de l'autel le centre et la
racine de la vie chrétienne, fera
véritablement preuve de la grandeur
incomparable de sa vocation, du
caractère dont il est marqué, et qu'il
ne perdra pas de toute l'éternité.

Je sais que vous me comprenez
quand j'affirme que, comparé à un
tel prêtre, il faut considérer comme
un échec — humain et chrétien — la
conduite de certains qui se
comportent comme s'ils avaient à
s'excuser d'être ministres de Dieu.
Comportement d'autant plus
déplorable qu'il les amène à
abandonner leur ministère, à imiter
les laïcs, à chercher une seconde
occupation qui supplante peu à peu
celle qui leur est propre, par vocation
et par mission. Et fréquemment,



lorsqu'ils se soustraient à leurs
obligations spirituelles envers les
âmes, ils tendent à les remplacer par
leur intervention dans les domaines
propres aux laïcs — affaires sociales
ou politiques — donnant alors lieu
au phénomène du cléricalisme qui
est la caricature morbide de la
véritable mission sacerdotale.

Je ne veux pas terminer sur cette
note sombre, qui peut paraître
pessimiste. Le véritable sacerdoce
chrétien n'a pas disparu de l'Église de
Dieu ; immuable est la doctrine reçue
des lèvres divines de Jésus. Il y a des
milliers et des milliers de prêtres
dans le monde qui répondent
fidèlement, sans ostentation, sans
succomber à la tentation de jeter par
—dessus bord un trésor de sainteté
et de grâce, qui a existé dans l'Église
depuis le début.

J'éprouve une grande joie en pensant
à la délicatesse humaine et



surnaturelle de ces prêtres, mes
frères, répandus sur toute la terre.
C'est maintenant justice qu'ils se
voient entourés de l'amitié, de l'aide
et de l'affection de nombreux
chrétiens. Et quand viendra pour eux
le moment de se présenter devant
Dieu, Jésus—Christ ira à leur
rencontre pour glorifier
éternellement ceux qui, en leur
temps, ont agi en son nom et en sa
personne, répandant avec générosité
la grâce dont ils étaient
administrateurs.

Revenons de nouveau en pensée aux
membres de l'Opus Dei qui
deviendront prêtres l'été prochain.
Priez beaucoup pour eux, pour qu'ils
soient toujours des prêtres fidèles,
pieux, doctes, disponibles, joyeux !
Confiez en particulier cette intention
à la Sainte Vierge qui prodigue de
façon toute spéciale ses soins
maternels à tous ceux qui s'engagent
pour toute la vie à suivre de près son



Fils, Notre Seigneur Jésus—Christ,
Prêtre Éternel.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-fr/article/sacerdotes-
para-la-eternidad/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/fr-fr/article/sacerdotes-para-la-eternidad/
https://opusdei.org/fr-fr/article/sacerdotes-para-la-eternidad/
https://opusdei.org/fr-fr/article/sacerdotes-para-la-eternidad/

	Prêtre pour l'éternité

