opusdei.org

Prétre pour
I'éternité

Homélie de saint Josémaria sur
la valeur du sacerdoce, publiée
dans le livre "Aimer 1'Eglise”.

26/02/2014

Il y a quelques jours, pendant que je
célébrais la Sainte Messe, je me suis
arrété un bref instant a considérer
ces mots du psaume choisi par la
liturgie pour I'antienne de la
Communion : Le Seigneur est mon
berger, rien ne pourra me manquer
(Ps 22, 1 ; Antienne de la Communion
de la Messe du samedi de la



quatrieme semaine de Caréme). Cette
invocation m'a rappelé les versets
d'un autre psaume, récité autrefois
pendant la cérémonie de la premiére
tonsure : Le Seigneur est ma part
d'héritage (Ps 15, 5). Le Christ en
personne se place dans les mains des
prétres, qui deviennent ainsi des
dispensateurs des mystéres — des
merveilles — du Seigneur (1 Co 4, 1).

L'été prochain, une cinquantaine de
membres de I'Opus Dei recevront les
ordres sacrés. Ces promotions
sacerdotales d'un petit nombre de
membres de l'(Euvre se succedent
depuis 1944, témoignant ainsi de la
grace et d'une volonté de service de
I'Eglise. Malgré cela, il y a chaque
année des gens qui s'en étonnent.
Comment est-il possible, se
demandent-ils, que trente, quarante,
cinquante hommes, dont la vie est
pleine de promesses, soient disposés a
devenir prétres ? Je voudrais
présenter aujourd’hui quelques



considérations, méme au risque
d'accroitre la perplexité de ceux-la.

Le saint Sacrement de I'Ordre
Sacerdotal sera administré a ce
groupe de membres de 1' (Euvre, qui
ont a leur actif une riche — et parfois
longue — expérience de médecin,
d'avocat, d'ingénieur, d'architecte ou
d'une autre activité professionnelle,
et dont le travail offrait la possibilité
réelle d'accéder a des situations plus
ou moins importantes dans leur
milieu social.

C'est pour servir qu'ils seront
ordonneés : non pour commander, ni
pour briller, mais pour se donner, en
un silence ininterrompu et divin, au
service de toutes les ames. Une fois
prétres, ils ne se laisseront pas
entrainer par la tentation d'imiter les
activités et le travail des laics, quand
bien méme il s'agirait de taches qu'ils
connaissent bien, pour les avoir
réalisées eux-mémes jusqu'alors ; et



cela assure en eux une mentalité
laique qu'ils ne perdront jamais.

Leur compétence en diverses
branches du savoir humain — de
I'histoire, des sciences naturelles, de
la psychologie — bien qu'elle fasse
nécessairement partie de cette
mentalité laique, ne les amenera pas
a vouloir se présenter comme des
prétres psychologues, des prétres
biologistes ou des prétres
sociologues : ils ont recgu le
Sacrement de 1'Ordre pour étre, ni
plus ni moins, des prétres—prétres,
des prétres a cent pour cent.

Sur beaucoup de problemes
temporels ou humains, ils en savent
probablement plus que bien des
laics. Mais, a partir du moment ou ils
deviennent clercs, ils taisent cette
compétence avec joie, pour continuer
a se fortifier dans une priere
incessante, pour ne parler que de
Dieu, pour précher 1'Evangile et



administrer les sacrements. Voila, si
je puis m'exprimer ainsi, leur
nouveau travail professionnel,
auquel ils consacrent toutes les
heures de la journée, qui seront
toujours trop peu nombreuses : il
leur faut en effet étudier
constamment la science de Dieu,
orienter spirituellement beaucoup
d'ames, écouter de nombreuses
confessions, précher inlassablement
et prier beaucoup — beaucoup —
I'dame toujours tournée vers le
tabernacle ou se trouve réellement
présent Celui qui nous a choisis pour
étre siens, en un don merveilleux et
plein de joie, méme a I'heure des
contradictions, qui sont le lot de
toute créature.

Toutes ces considérations peuvent
augmenter, comme je vous le disais,
les motifs d'étonnement. D'aucuns
continueront peut—étre a se
demander : pourquoi renoncer a tant
de choses bonnes et nobles de la



terre ? Pourquoi renoncer a avoir
une situation professionnelle plus ou
moins brillante ? Pourquoi renoncer
a exercer une influence chrétienne
sur la société par I'exemple, a partir
de la culture profane, de
I'enseignement, de 1'économie ou de
toute autre activité civile ?

D'autres rappelleront comment de
nos jours de sérieux doutes circulent
en beaucoup d'endroits a propos de
la figure du prétre : il faut, prétend—
on, rechercher son identité. Et1'on
met en doute la signification que
revét, dans les circonstances
actuelles, ce don a Dieu dans le
sacerdoce. Enfin, on pourrait étre
surpris qu'a une époque ou les
vocations sacerdotales se font rares,
elles naissent précisément chez les
chrétiens qui avaient déja résolu —
grace a un travail professionnel
exigeant — leurs problémes de
situation et d'emploi dans le monde.



Je comprends cet étonnement, mais
je ne serais pas sincere si j'affirmais
que je le partage. Ces hommes qui
embrassent le sacerdoce librement,
parce qu'ils en ont envie — c'est une
raison tres surnaturelle — savent
bien qu'il ne s'agit pas de
renoncement, au sens ordinaire du
terme. Déja auparavant — de par
leur vocation a I'Opus Dei — ils
s'adonnaient au service de 'Eglise et
de toutes les ames, avec une vocation
a part entiére, divine, qui les amenait
a sanctifier leur travail ordinaire, a
se sanctifier dans ce travail et, a
partir de cette tache professionnelle,
a faire de leur mieux pour sanctifier
les autres.

Comme a tous les chrétiens, ces
paroles de saint Pierre s'adressent
aussi aux membres de I'Opus Dei, qui
sont toujours des chrétiens courants,
prétres ou laics : Vous étes une race
élue, un sacerdoce royal, une nation
sainte, un peuple acquis pour



annoncer les louanges de celui qui
vous a appelés des ténébres a son
admirable lumiére, vous qui jadis
n'étiez pas un peuple et qui étes
maintenant le peuple de Dieu, qui
n'obteniez pas miséricorde et qui
maintenant avez obtenu miséricorde
(1P2,9—10).

Unique et identique est la condition
des fidéles chrétiens, chez les prétres
et chez les laics, parce que Dieu Notre
Seigneur nous a tous appelés a la
plénitude de la charité, a la sainteté :
Béni soit le Dieu et Pére de Notre
Seigneur Jésus—Christ, qui nous a
bénis par toutes sortes de
bénédictions spirituelles aux cieux,
dans le Christ. C'est ainsi qu'il nous a
élus en lui, dés avant la création du
monde, pour étre saints et immaculés
en sa présence et dans l'amour (Ep 1,
3—4).

Il n'existe pas de sainteté de second
ordre : ou nous luttons constamment



pour demeurer en état de grace et
ressembler au Christ, notre Modéle,
ou nous désertons cette guerre
divine. Le Seigneur nous invite tous a
nous sanctifier, chacun dans son
propre état. Dans 1'Opus Dej, le fait
d'étre prétre ou laic ne change
absolument rien a cette passion pour
la sainteté — en dépit des erreurs et
des miseres de chacun. Les prétres
ne constituent d'ailleurs qu'une
proportion tres réduite par rapport a
I'ensemble des membres.

Par conséquent, sil'on regarde les
choses avec les yeux de la foi, ce n'est
pas de renoncement qu'il s'agit
quand on arrive au sacerdoce ; et
parvenir au sacerdoce ne suppose
pas non plus le couronnement de la
vocation a I'Opus Dei. La sainteté ne
dépend pas de I'état de chacun —
célibataire, marié, veuf, prétre —
mais de sa réponse personnelle a la
grace, qui nous est accordée a tous,
pour que nous apprenions a éloigner



de nous les ceuvres de ténéebres et
que nous revétions les armes de
lumiére : la sérénité, la paix, le
service, empreint de sacrifice et de
joie, rendu a I'humanité tout entiére
(Cf. Rm 13, 12).

Le sacerdoce amene a servir Dieu
dans un état qui, en soi, n'est ni
meilleur ni pire que les autres : il est
tout simplement différent. Mais la
vocation de prétre apparait comme
revétue d'une dignité et d'une
grandeur que rien ne dépasse sur la
terre. Sainte Catherine de Sienne met
les mots suivants sur les lévres de
Jésus—Christ : Je ne veux pas que
décroisse la révérence et le respect
que l'on doit observer a l'égard des
prétres, parce que la révérence et le
respect qu'on leur manifeste ne
s'adresse pas a eux, mais a moi, en
vertu du Sang que je leur ai donné a
administrer. S'il n'en était pas ainsi,
vous leur devriez la méme révérence
qu'aux laics, et pas plus Il ne faut pas



les offenser : lorsqu'on les offense,
c'est moi que l'on offense, et non pas
eux. C'est pourquoi je l'ai interdit, et
j'ai disposé que je n'admets pas que
l'on touche a mes Christ (Sainte
Catherine de Sienne, Le Dialogue,
chap. 116 ; cf. Ps 104, 15).

Certains s'évertuent a chercher
l'identité du prétre, comme ils disent.
Comme elles sont claires, ces paroles
de la sainte de Sienne ! Quelle est
l'identité du prétre ? Celle du Christ.
Tous les chrétiens peuvent et doivent
étre non pas alter Christus, mais ipse
Christus : d'autres Christ, le Christ lui
—méme ! Mais, dans le cas du prétre,
ceci se réalise d'une maniére
immédiate, de facon sacramentelle.

Pour l'accomplissement d'une si
grande ceuvre, celle de la
Rédemption, le Christ est toujours la
aupreés de son Eglise, surtout dans les
actions liturgiques. Il est la présent
dans le sacrifice de la Messe, et dans



la personne du ministre, « le méme
offrant maintenant par le ministére
des prétres, qui s'offrit alors lui—
méme sur la croix » et, au plus haut
point, sous les espéces eucharistiques
(Concile Vatican II, constitution
Sacrosanctum Concilium, 7 ; cf.
Concile de Trente, Doctrine sur le
Trés Saint Sacrifice de la Messe, chap.
2). Le sacrement de I'Ordre confere
au prétre la possibilité effective de
préter a Notre Seigneur sa voix, ses
mains, tout son étre ; c'est Jésus—
Christ qui, dans la Sainte Messe,
change, par les mots de la
consécration, la substance du pain et
du vin en son Corps, son Ame, son
Sang et sa Divinité.

C'est en cela que se fonde
I'incomparable dignité du prétre.
C'est une grandeur d'emprunt,
compatible avec ma petitesse. Je
demande a Dieu Notre Seigneur de
donner a tous les prétres la grace de
réaliser saintement les choses



saintes, et de refléter également dans
notre vie les merveilles des
grandeurs du Seigneur. Nous qui
célébrons les mysteres de la Passion
du Seigneur, nous devons rendre notre
vie conforme a ce que nous célébrons.
Et alors l'hostie occupera notre place
devant Dieu, si nous nous faisons nous
—mémes hosties (Saint Grégoire le
Grand, Dialog. 4, 59).

Sivous rencontrez un jour un prétre
qui, apparemment, semble ne pas
vivre en accord avec I'Evangile —ne
le jugez pas, c'est Dieu qui le juge —
sachez que s'il célébre validement la
Sainte Messe, avec l'intention de
consacrer, Notre Seigneur n'en
descend pas moins entre ses mains,
bien qu'elles en soient indignes. Peut
—Il exister plus grand abandon, plus
grand abaissement ? Plus qu'a
Bethléem, plus qu'au Calvaire.
Pourquoi ? Parce que le Coeur du
Christ déborde du désir de la
Rédemption, parce qu'il ne veut pas



que quelqu'un puisse dire qu'il ne l'a
pas appelé, parce qu'il va a la
rencontre de ceux qui ne le
cherchent pas.

Il est Amour ! Il n'y a pas d'autre
explication. Toutes les paroles sont
bien pauvres pour parler de I'Amour
du Christ ! Il s'abaisse a tout, Il admet
tout, Il s'expose a tout — aux
sacrileges, aux blasphémes, a la
froideur de l'indifférence de tant de
personnes — pourvu qu'll puisse
offrir, ne serait—ce qu'a un seul
homme, la possibilité de découvrir
les battements d'un Cceur qui bat
dans sa poitrine blessée.

Telle est 'identité du prétre : étre
I'instrument immédiat et quotidien
de cette grace salvatrice que le Christ
nous a gagnée. Sil'on comprend cela,
sil'on a médité dans le silence actif
de la priére, comment peut—on
envisager le sacerdoce comme un
renoncement ? C'est un gain



incalculable. Notre Meére sainte
Marie, la plus sainte des créatures —
Dieu seul est supérieur a elle — a mis
Jésus—Christ au monde une seule
fois dans le temps ; les prétres le font
venir tous les jours au monde ou
nous vivons, a notre corps et a notre
ame : le Christ vient nous alimenter,
nous vivifier, étre, des a présent, le
gage de la vie future.

Le prétre n'est supérieur au laic ni en
tant qu'homme ni en tant que fidele.
C'est pourquoi il convient
particulierement que le prétre fasse
montre d'une profonde humilite,
pour comprendre comment, dans
son cas, ces paroles de saint Paul
s'accomplissent aussi de maniére
toute spéciale et en plénitude : Qu'as
—tu que tu n'aies pas re¢u ? (1 Co. 4,
7)Ce qu'il a regu c'est Dieu ! Ce qu'il a
recgu, c'est le pouvoir de célébrer la
Sainte Eucharistie, la Sainte Messe —
fin principale de l'ordination
sacerdotale — de pardonner les



péchés, d'administrer d'autres
sacrements et de précher avec
autorité la parole de Dieu, dirigeant
les autres fideles en tout ce qui a trait
au royaume des Cieux

Le sacerdoce des prétres, s'il suppose
les sacrements de l'initiation
chrétienne, est cependant conféré au
moyen du sacrement particulier qui,
par l'onction du Saint—Esprit, les
marque d'un caractére spécial, et les
configure ainsi au Christ Prétre pour
les rendre capables d'agir au nom du
Christ Téte en personne (Concile
Vatican II, décret Presbyterorum
ordinis, 2). L'Eglise est telle qu'elle
est, non par un caprice des hommes,
mais par la volonté expresse de Jésus
—Christ, son Fondateur. Sacrifice et
sacerdoce ont été si liés ensemble par
la disposition de Dieu que l'un et
l'autre ont existé sous les deux lois,
I'Ancienne et la Nouvelle. Comme,
dans le Nouveau Testament, [ 'Eglise
catholique a regu de l'institution du



Seigneur le Saint Sacrifice visible de
l'Eucharistie, on doit aussi
reconnaitre qu'ily a en elle un
sacerdoce nouveau, visible et
extérieur, dans lequel le sacerdoce
ancien a été “ changé » (Concile de
Trente, Doctrine sur le Sacrement de
['Ordre, chap. 1 : Denzinger—Schon.
1764 (957)).

Chez ceux qui sont ordonnés, ce
sacerdoce ministériel s'ajoute au
sacerdoce commun de tous les fidéles.
C'est pourquoi, encore qu'il serait
erroné de soutenir qu'un prétre est
davantage chrétien que tout autre
fidéle, on peut en revanche, affirmer
qu'il est davantage prétre : il
appartient, comme tous les chrétiens,
a ce peuple sacerdotal racheté par le
Christ et il est, en outre, marqué du
caractere du sacerdoce ministériel,
qui se différencie essentiellement, et
non pas en degré (Concile Vatican I,
constitution dogmatique Lumen



gentium, 10), du sacerdoce commun
des fidéles.

Je ne comprends pas le désir qu'ont
certains prétres de se confondre avec
les autres chreétiens, oubliant ou
négligeant leur mission spécifique
dans 1'Eglise, celle pour laquelle ils
ont été ordonnés. IlIs pensent que les
chrétiens veulent voir dans le prétre
un homme comme les autres, ce qui
n'est pas vrai. Ce que les chrétiens
veulent admirer dans le prétre, ce
sont les vertus propres a chaque
chrétien, et a tout honnéte homme :
compréhension, justice, vie de travail
— en ce cas le ministére sacerdotal
—, charité, éducation, délicatesse.

Mais a coté de cela, les fideles
demandent une claire manifestation
du caractere sacerdotal : ils attendent
du prétre qu'il prie, qu'il ne se refuse
pas a administrer les sacrements,
qu'il soit prét a accueillir tout le
monde sans s'ériger en chef ou



militant de factions humaines,
quelles qu'elles soient (Cf. idem,
décret Presbyterorum ordinis, 6) ;
qu'il mette amour et dévotion dans la
célébration de la Sainte Messe, qu'il
s'asseye au confessionnal, qu'il
console les malades et les affligés ;
qu'il enseigne le catéchisme aux
enfants et aux adultes, qu'il préche la
Parole de Dieu et non une science
humaine quelconque qui — quand
bien méme il la connaitrait
parfaitement — ne serait pas la
science qui sauve et conduit a la vie
éternelle ; qu'il conseille et soit
charitable envers ceux qui sont dans
le besoin.

En un mot, ce que 1'on demande au
prétre, c'est d'apprendre a ne pas
faire obstacle a la présence du Christ
en lui, surtout quand il réalise le
Sacrifice du Corps et du Sang du
Christ et quand, au nom de Dieu, il
pardonne les péchés dans la
confession sacramentelle auriculaire



et secréte. L'administration de ces
deux sacrements est si importante
dans la mission du prétre que tout le
reste doit tourner autour. Il est
d'autres taches sacerdotales — la
prédication et l'instruction dans la foi
— qui manqueraient de fondement,
si leur but n'était pas d'enseigner a
fréquenter le Christ, a le trouver au
tribunal d'’Amour de la Pénitence et
dans le renouvellement non sanglant
du Sacrifice du Calvaire, dans la
Sainte Messe.

Laissez—moi considérer un peu plus
longtemps le Saint Sacrifice ; car si,
pour chacun de nous, il est le centre
et la racine de la vie chrétienne, il
doit I'étre tout spécialement pour la
vie du prétre. Un prétre qui, par sa
faute, ne célébrerait pas chaque jour
le Saint Sacrifice de l'autel (Cf. ibid.,
13) ferait preuve de peu d'amour de
Dieu ; ce serait comme jeter a la face
du Christ qu'il ne partage pas son
désir de Rédemption, qu'il ne



comprend pas son impatience a se
donner, sans défense, comme
nourriture de I'ame.

Il est bon de nous rappeler, de
répéter avec une inlassable
insistance, que nous les prétres, que
nous soyons pécheurs ou saints, nous
ne sommes plus nous—meémes
lorsque nous célébrons la Sainte
Messe. Nous sommes le Christ qui
renouvelle sur 'autel le divin
sacrifice du Calvaire. Dans le mystere
du sacrifice eucharistique, ou les
prétres exercent leur fonction
principale, c'est l'ceuvre de notre
Rédemption qui s'accomplit sans
cesse. C'est pourquoi il leur est
vivement recommandé de célébrer la
messe tous les jours ; méme si les
chrétiens ne peuvent y étre présents,
c'est un acte du Christ et de I'Eglise
(Ibid.).

Le Concile de Trente enseigne que, a
la Messe, ce méme Christ, qui “ s'est



offert lui—meéme une fois » de maniére
sanglante sur l'autel de la Croix, est
contenu et immolé de maniére non
sanglante C'est une seule et méme
victime, c'est le méme qui s'offre
maintenant par le ministere des
prétres, qui s'est offert alors lui—
méme sur la Croix ; seule la maniéere
de s'offrir différe (Concile de Trente,
Doctrine sur le Tres Saint Sacrifice de
la Messe : Denzinger—Schon. 1743
(940)).

L'assistance ou la non-assistance de
fidéles a la Sainte Messe ne modifie
aucunement cette vérité de foi. Quand
je célébre entouré par le peuple, je me
trouve treés a l'aise, sans éprouver
aucun besoin de me considérer
président d'une assemblée. D'un coté
je suis fidéle comme les autres ; mais
je suis, par-dessus tout, le Christ a
l'autel ! Je renouvelle de facon non
sanglante le divin Sacrifice du
Calvaire et je consacre in persona
Christi, représentant réellement Jésus



—Christ, parce que je lui préte mon
corps, ma voix et mes mains, mon
pauvre cceur, tant de fois souillé, que
je veux qu'il purifie.

Quand je célébre la Sainte Messe avec
l'unique participation de mon servant,
la aussi le peuple est présent. Je sens a
mes cOtés tous les catholiques, tous
les croyants et aussi tous les
incroyants. Toutes les créatures de
Dieu sont présentes — la terre, le ciel
et la mer, et les animaux et les plantes
— qui rendent gloire au Seigneur de la
création tout entiere.

Utilisant les mots du Concile Vatican
I1, je dirai en outre, que nous nous
unissons au plus haut degré au culte
de 'Eglise céleste, en communiquant
et en vénérant par—dessus tout la
mémoire de la glorieuse Marie
toujours Vierge, de saint Joseph, des
saints apotres et martyrs et de tous
les saints (Cf. Concile Vatican II,



constitution dogmatique Lumen
gentium, 50).

Je demande a tous les chrétiens de
prier beaucoup pour nous les
prétres, afin que nous sachions
réaliser saintement le Saint Sacrifice.
Je les supplie de manifester pour la
Sainte Messe un amour si délicat
qu'il incite les prétres a la célébrer
avec une dignité — une élégance —
humaine et surnaturelle, en soignant
les ornements et les objets destinés
au culte, avec dévotion, sans hate.

D'ou vient cette hate ? Les amoureux
ont—ils hate de se quitter ? On dirait
qu'ils s'en vont et ne s'en vont pas;
ils reviennent sur leurs pas plusieurs
fois, ils répeétent des phrases banales
comme s'ils venaient de les découvrir
N'ayez pas peur de comparer les
manifestations d'un amour humain
noble et limpide aux choses de Dieu.
Sinous aimons le Seigneur avec
notre coeur de chair — nous n'avons



que celui—la — nous ne serons pas
pressés de terminer cette rencontre,
ce rendez—vous amoureux avec lui.

Il y en a qui ne se pressent pas et qui
n'hésitent pas a prolonger jusqu'a la
fatigue lectures, avis, annonces.
Mais, arrivés au moment principal
de la Sainte Messe, au sacrifice
proprement dit, ils se précipitent,
empéchant ainsi les autres fideles
d'adorer avec piété le Christ, Prétre
et Victime, et d'apprendre a le
remercier ensuite calmement, sans
précipitation, d'avoir voulu venir de
nouveau parmi nous.

C'est dans la Sainte Messe que toutes
les affections et tous les besoins du
coeur du chrétien trouvent leur voie
la plus sublime : celle qui, par le
Christ, mene au Pere, en I'Esprit
Saint. Le prétre doit faire tout son
possible pour que tout le monde
connaisse cette vérité et la vive. Il n'y
a aucune activité qui puisse



ordinairement passer avant celle de
faire connaitre, aimer et vénérer la
Sainte Eucharistie.

Le prétre réalise deux actes : le
premier, principal, sur le corps
véritable du Christ ; l'autre
secondaire, sur le Corps Mystique du
Christ. Le second acte ou ministere
dépend du premier et non l'inverse
(Saint Thomas, S. Th. Suppl., q. 36, a.
2,ad 1). C'est pourquoi une
caractéristique éminente du
ministére sacerdotal est de tendre a
ce que tous les catholiques
s'approchent du Saint Sacrifice avec
toujours plus de pureté, d'humilité et
de vénération. Si le prétre s'applique
a cette tache, il ne se trompera pas
lui—méme et il ne trompera pas non
plus la conscience des chrétiens, ses
freres.

Dans la Sainte Messe, nous adorons,
en accomplissant avec amour le
premier devoir de la créature envers



son Creéateur : C'est le Seigneur ton
Dieu que tu adoreras, c'est a lui seul
que tu rendras culte (Dt 6, 13 ; Mt 4,
10). Non pas une adoration froide,
formelle, servile, mais une estime et
un respect intimes, qui sont le propre
des fils trés aimants.

Dans la Sainte Messe nous est offerte
la meilleure occasion d'expier nos
propres péchés, et ceux de tous les
hommes, afin de pouvoir dire, avec
saint Paul, que nous sommes en train
d'accomplir dans notre chair ce qu'il
reste a souffrir au Christ (Cf. Col 1,
24). Personne n'avance seul dans le
monde, personne ne saurait
considérer qu'il n'a aucune part de
responsabilité dans le mal qui se
commet sur la terre, conséquence du
péché originel ainsi que d'un grand
nombre de péchés personnels.
Aimons le sacrifice, recherchons
I'expiation. Comment ? En nous
unissant dans la Sainte Messe au
Christ, Prétre et Victime : ce sera



toujours lui qui se chargera du poids
imposant des infidélités des
créatures, des tiennes et des
miennes.

Le sacrifice du Calvaire est une
preuve infinie de la générosité du
Christ. Chacun d'entre nous,
personnellement, nous y gagnons
beaucoup. Nous n'importunons pas
Dieu Notre Seigneur lorsque nous lui
exposons nos besoins dans la Sainte
Messe. Qui n'a pas quelque chose a
demander ? Seigneur, cette maladie
Seigneur, cette tristesse Seigneur,
cette humiliation que je ne sais pas
supporter par amour pour toi Nous
voulons le bien, le bonheur et la joie
des notres ; le sort de ceux qui
souffrent faim et soif de pain et de
justice nous oppresse le cceur, et
aussi le sort de ceux qui connaissent
I'amertume de la solitude, de ceux
qui, a la fin de leurs jours, ne
recoivent ni un égard d'affection ni
un geste qui les aide.



Mais la grande misere qui nous fait
souffrir, la grande nécessité a
laquelle nous voulons remédier, c'est
le péché, I'éloignement de Dieu, le
risque que les &mes se perdent pour
toute I'éternité. Conduire les hommes
a la gloire éternelle dans I'amour de
Dieu, telle est notre aspiration
profonde dans la célébration de la
Messe, comme ce fut celle du Christ
lorsqu'il offrit sa vie au Calvaire.

Habituons—nous a parler au
Seigneur avec cette sincérité quand il
descend, Victime innocente, entre les
mains du prétre. La confiance dans
le secours du Seigneur nous donnera
une délicatesse d'ame qui se traduit
toujours en ceuvres de bien et de
charité, de compréhension, de
tendresse affectueuse envers ceux
qui souffrent et ceux qui se
comportent artificiellement,
simulant une satisfaction
inconsistante, si fausse qu'il en faut



peu pour qu'elle se change en
tristesse.

Remercions enfin Dieu Notre
Seigneur pour tout ce qu'll nous
accorde, pour le don merveilleux
qu'll nous fait de Lui—méme. Que
vienne a notre cceur le Verbe
incarné ! Que Celui qui a créé les
cieux et la terre s'enferme dans notre
petitesse ! Pour abriter le Christ en
son sein, la Vierge Marie fut congue
immaculée. Sil'action de la grace
doit étre proportionnelle a la
différence entre le don et les mérites,
ne devrions—nous pas transformer
toute notre journée en une
Eucharistie continuelle ? Ne vous
éloignez pas du temple, a peine le
Saint Sacrement recu. Ce qui vous
attend est—il si important, que vous
ne puissiez accorder au Seigneur dix
minutes pour Lui dire merci ? Ne
soyons pas mesquins. a I'Amour doit
répondre I'Amour.



Un prétre qui vit ainsi la Sainte
Messe — en adorant, en expiant, en
implorant, en rendant graces, en
s'identifiant au Christ — et qui
apprend aux autres a faire du
Sacrifice de 1'autel le centre et la
racine de la vie chrétienne, fera
véritablement preuve de la grandeur
incomparable de sa vocation, du
caractere dont il est marqué, et qu'il
ne perdra pas de toute 1'éternité.

Je sais que vous me comprenez
quand j'affirme que, comparé a un
tel prétre, il faut considérer comme
un échec — humain et chrétien — la
conduite de certains qui se
comportent comme s'ils avaient a
s'excuser d'étre ministres de Dieu.
Comportement d'autant plus
déplorable qu'il les amene a
abandonner leur ministere, a imiter
les laics, a chercher une seconde
occupation qui supplante peu a peu
celle qui leur est propre, par vocation
et par mission. Et fréquemment,



lorsqu'ils se soustraient a leurs
obligations spirituelles envers les
ames, ils tendent a les remplacer par
leur intervention dans les domaines
propres aux laics — affaires sociales
ou politiques — donnant alors lieu
au phénomeéne du cléricalisme qui
est la caricature morbide de la
veéritable mission sacerdotale.

Je ne veux pas terminer sur cette
note sombre, qui peut paraitre
pessimiste. Le véritable sacerdoce
chrétien n'a pas disparu de 1'Eglise de
Dieu ; immuable est la doctrine recue
des levres divines de Jésus. Il y a des
milliers et des milliers de prétres
dans le monde qui répondent
fidélement, sans ostentation, sans
succomber a la tentation de jeter par
—dessus bord un trésor de sainteté
et de grace, qui a existé dans 1'Eglise
depuis le début.

J'éprouve une grande joie en pensant
a la délicatesse humaine et



surnaturelle de ces prétres, mes
fréres, répandus sur toute la terre.
C'est maintenant justice qu'ils se
voient entourés de 'amitié, de 1'aide
et de 'affection de nombreux
chrétiens. Et quand viendra pour eux
le moment de se présenter devant
Dieu, Jésus—Christ ira a leur
rencontre pour glorifier
éternellement ceux qui, en leur
temps, ont agi en son nom et en sa
personne, répandant avec générosité
la grace dont ils étaient
administrateurs.

Revenons de nouveau en pensée aux
membres de 1'Opus Dei qui
deviendront prétres 1'été prochain.
Priez beaucoup pour eux, pour qu'ils
soient toujours des prétres fideles,
pieux, doctes, disponibles, joyeux !
Confiez en particulier cette intention
a la Sainte Vierge qui prodigue de
facon toute spéciale ses soins
maternels a tous ceux qui s'engagent
pour toute la vie a suivre de pres son



Fils, Notre Seigneur Jésus—Christ,
Prétre Eternel.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://
opusdei.org/fr-fr/article/sacerdotes-
para-la-eternidad/ (20/01/2026)


https://opusdei.org/fr-fr/article/sacerdotes-para-la-eternidad/
https://opusdei.org/fr-fr/article/sacerdotes-para-la-eternidad/
https://opusdei.org/fr-fr/article/sacerdotes-para-la-eternidad/

	Prêtre pour l'éternité

