
opusdei.org

Relativisme, vérité
et foi

Une étude de Mgr Angel
Rodriguez Luño, professeur de
théologie morale à l'Université
Pontificale de la Sainte Croix.
L'occasion nous est offerte de
réfléchir sur l'un des aspects de
notre foi.

19/10/2012

1. La foi chrétienne face au défi du
relativisme

Les présentes réflexions ont pour
point de départ l'enseignement de



Benoît XVI, sans prétendre pour
autant faire un exposé complet de sa
pensée. A diverses reprises et dans
des formulations variées, Benoît XVI
a fait part de sa conviction que le
relativisme est devenu le problème
central que la foi chrétienne doit
affronter de nos jours. Certains
moyens de communication sociale
ont interprété ces mots comme ne
portant que sur le domaine de la
morale, comme s'ils voulaient
qualifier de la façon la plus dure
possible tous ceux qui n'acceptent
pas un point concret de
l'enseignement moral de l'Église
catholique. Cette interprétation n'est
pas correcte, car le relativisme est un
problème beaucoup plus profond et
général, qui se manifeste d'abord
dans le domaine philosophique et
religieux, et qui a trait à une attitude
intentionnelle profonde que la
conscience contemporaine, croyante
ou non croyante, assume facilement
par rapport à la vérité.



La référence à l'attitude profonde de
la conscience face à la vérité
distingue le relativisme de l'erreur.
L'erreur est compatible avec une
attitude adéquate de la conscience
personnelle par rapport à la vérité.
Celui qui affirme, par exemple, que
l'Église n'a pas été fondée par Jésus-
Christ, l'affirme parce qu'il pense (à
tort) que telle est la vérité et que la
thèse opposée est fausse. Celui qui
fait une affirmation de ce genre
pense qu'il est possible de parvenir à
la vérité. Ceux qui l'atteignent, dans
la mesure où ils l'atteignent, ont
raison, et ceux qui soutiennent
l'affirmation contraire se trompent.

En revanche, la philosophie
relativiste dit qu'il faut se résigner au
fait que les réalités divines et celles
qui ont trait au sens profond de la vie
humaine, personnelle et sociale, sont
substantiellement inaccessibles, et
qu'il n'existe pas de voie unique pour
s'en approcher. Chaque époque,



chaque culture et chaque religion ont
utilisé divers concepts, images,
symboles, métaphores, visions, etc.
pour les exprimer. Ces formes
culturelles peuvent certes s'opposer,
mais par rapport aux objets dont
elles s'occupent elles auraient toutes
la même valeur. Il s'agirait de
différentes façons, culturellement et
historiquement limitées, d'évoquer
de manière très imparfaite des
réalités que l'on ne peut pas
connaître. En définitive, aucun des
systèmes conceptuels religieux
n'aurait sous aucun rapport de
valeur absolue de vérité. Tous
seraient relatifs au moment
historique et au contexte culturel,
d'où leur diversité et même leur
opposition. Mais à l'intérieur de ce
relativisme, ils auraient tous même
valeur en tant que voies diverses et
complémentaires pour s'approcher
d'une même réalité qui demeure
substantiellement cachée.



Dans un livre publié avant son
élection comme Pontife romain,
Benoît XVI se référait à une parabole
bouddhiste. Un roi de l'Inde du nord
a rassemblé un bon nombre
d'aveugles qui ignoraient ce qu'est
un éléphant. A certains on leur fit
toucher la tête, en leur disant : « Ceci
est un éléphant. » L'on fit de même
avec les autres, tandis qu'on les
faisait toucher la trompe, les oreilles,
les pattes ou les poils de la queue de
l'éléphant. Puis le souverain
demanda aux aveugles ce qu'est un
éléphant, et chacun donna une
explication différente selon la partie
de l'éléphant qu'on lui avait permis
de toucher. Les aveugles se mirent à
discuter, et la conversation devint
violente au point de terminer par
une bataille à coups de poing, qui a
constitué le divertissement que le roi
désirait.

Ce conte est particulièrement utile
pour illustrer l'idée relativiste de la



condition humaine. Nous serions des
aveugles qui courent le danger
d'absolutiser une connaissance
partielle et inadéquate, inconscientes
de notre limitation intrinsèque
(motivation théorique du
relativisme). Quand nous
succombons à cette tentation, nous
adoptons un comportement violent
et irrespectueux, incompatible avec
la dignité humaine (motivation
éthique du relativisme). Il serait
logique d'accepter le caractère relatif
de nos idées, non seulement parce
que cela correspond à la nature de
notre pauvre connaissance, mais
aussi en vertu de l'impératif éthique
de la tolérance, du dialogue et du
respect réciproque. La philosophie
relativiste se présente elle-même
comme le présupposé nécessaire de
la démocratie, du respect et de la
convivialité. Mais cette philosophie
ne semble pas se rendre compte que
le relativisme permet l'abus et la
dérision de celui qui détient le



pouvoir : dans le conte, le roi qui
veut se distraire aux dépends des
pauvres aveugles ; dans la société
actuelle, ceux qui promeuvent leurs
propres intérêts financiers,
idéologiques, de pouvoir politique,
etc. aux dépends des autres,
moyennant une manipulation habile
et sans scrupule de l'opinion
publique et des autres ressorts du
pouvoir.

Qu'est-ce que tout cela a à voir avec
la foi chrétienne ? Beaucoup. Car il
est essentiel pour le christianisme de
se présenter comme religio vera,
comme la vraie religion. La foi
chrétienne agit sur le plan de la
vérité, et ce plan est son espace vital
minimum. La religion chrétienne
n'est pas un mythe, ni un ensemble
de rites utiles pour la vie sociale et
politique, ni un principe inspirateur
de bons sentiments privés, ni une
agence éthique de coopération
internationale. La foi chrétienne



avant tout nous communique la
vérité au sujet de Dieu, bien que de
façon non exhaustive, et la vérité au
sujet de l'homme et du sens de sa vie.
La foi chrétienne est incompatible
avec la logique du « comme si ». Elle
ne se ramène pas à nous dire que
nous devons nous comporter «
comme si » Dieu nous avait créés et,
par suite, « comme si » tous les
hommes étaient frères, mais elle
affirme, en prétendant à la vérité,
que Dieu a créé le ciel et la terre, et
que nous sommes tous pareillement
enfants de Dieu. Elle nous dit en
outre que le Christ est la révélation
pleine et définitive de Dieu, «
resplendissement de sa gloire, effigie
se sa substance », unique médiateur
entre Dieu et les hommes, et elle ne
peut donc pas admettre que le Christ
ne soit que le visage sous lequel Dieu
se présente aux Européens.

Il faut peut-être préciser que la
convivialité et le dialogue serein avec



ceux qui n'ont pas la foi ou avec ceux
qui soutiennent d'autres doctrines ne
s'oppose pas au christianisme ; c'est
le contraire qui est vrai. Ce qui est
incompatible avec la foi chrétienne,
c'est l'idée que le christianisme, les
autres religions monothéistes ou non
monothéistes, les mystiques
orientales monistes, l'athéisme, etc.,
sont également vrais, car ce sont
diverses façons culturellement et
historiquement limitées de parler
d'une même réalité que ni les uns ni
les autres au fond ne connaissent.
Autrement dit, la foi chrétienne se
dissout si elle sort au plan théorique
de la perspective de la vérité, selon
laquelle ceux qui affirment et nient
la même chose ne peuvent pas avoir
pareillement raison, ni ne peuvent
être considérés comme les
représentants de visions
complémentaires d'une même
réalité.



A lire dans le document PDF, la
suite du texte :

2. Le relativisme religieux

3. Le relativisme éthico-social

4. Les problèmes anthropologiques
du relativisme

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-fr/article/relativisme-
verite-et-foi-2/ (19/01/2026)

https://opusdei.org/fr-fr/article/relativisme-verite-et-foi-2/
https://opusdei.org/fr-fr/article/relativisme-verite-et-foi-2/
https://opusdei.org/fr-fr/article/relativisme-verite-et-foi-2/

	Relativisme, vérité et foi

