
opusdei.org

Thème 30 - Qu'est ce
que le péché?

Le péché est une parole, un acte
ou un désir contraires à la loi
éternelle. C’est une offense à
l’égard de Dieu, qui blesse la
nature de l’homme et porte
atteinte à la solidarité humaine.

11/01/2014

Thème 30

1. Le péché personnel : offense
envers Dieu, désobéissance à la loi
divine.



Le péché personnel est un « acte,
parole ou désir contraires à la loi
éternelle »[1]. Cette définition
implique que le péché est un acte
humain, puisqu’il requiert le
concours de la liberté[2]; il se
manifeste en paroles, en actes
externes ou internes. De plus, cet
acte humain est mauvais, car il
s’oppose à la loi éternelle de Dieu,
qui est la première et la plus haute
règle morale, fondement de toutes les
autres.

Plus généralement, l’on peut dire que
le péché est un acte humain opposéà
la loi morale, c’est à dire à la droite
raison éclairée par la foi.

Il s’agit, donc, d’une disposition
négative prise à l’égard de Dieu, et, a
contrario, d’un amour désordonné à
l’égard de nous-mêmes. C’est
pourquoi l’on dit également que le
péché est essentiellement « rejet de
Dieu et attachement aux créatures



» (aversio a Deo et conversio ad
creaturas). L’aversio ne traduit pas
nécessairement une haine explicite
ou aversion, mais l’éloignement de
Dieu, conséquence du choix d’un
bien apparent ou fini (conversio), au
lieu de choisir le bien suprême de
l’homme. Saint Augustin le décrit
comme « l’amour de soi jusqu’au
mépris de Dieu »[3]. « Par cette
exaltation orgueilleuse de soi, le
péché est diamétralement contraire à
l’obéissance de Jésus qui accomplit le
salut (cf. Ph 2, 6-9) » (Catéchisme,
1850).

Le péché est, au sens plein, l’unique
mal. Les autres maux (par exemple,
une maladie) en eux-mêmes, ne nous
séparent pas de Dieu, bien que,
certainement, ils nous privent de
quelque bien.

2. Péché mortel et péché véniel

Les péchés peuvent être distingués
en mortels ou graves, et véniels ou 



légers (cf. 1 Jn 5, 16-17), selon que
l’homme perd totalement la grâce de
Dieu ou pas[4]. Le péché mortel et le
péché véniel peuvent être comparés
respectivement à la mort et à la
maladie de l’âme

.

« Est péché mortel tout péché qui a
pour objet une matière grave, et qui
est commis en pleine conscience et de 
propos délibéré »[5]. « Avec toute la
tradition de l’Église, nous appelons
péché mortel l’acte par lequel un
homme, librement et consciemment,
refuse Dieu, sa loi, l’alliance d’amour
que Dieu lui propose (aversio a Deo),
préférant se tourner vers lui-même,
vers quelque réalité créée et finie,
vers quelque chose de contraire à la
volonté de Dieu (conversio ad
creaturam). Cela peut se produire
d’une manière directe et formelle,
comme dans les péchés d’idolâtrie,
d’apostasie, d’athéisme; ou d’une



manière qui revient au même
comme dans toutes les
désobéissances aux commandements
de Dieu en matière grave[6]. »

- Matière grave: l’acte est de par lui-
même incompatible avec la charité et
donc également incompatible avec
les exigences incontournables des
vertus morales ou théologales.

- Pleine conscience (ou connaissance)
de l’entendement : l’on sait que l’acte
réalisé est peccamineux, c’est à dire,
contraire à la loi de Dieu.

- Consentement délibéré (ou parfait)
de la volonté: signifie que l’on veut
délibérément cet acte, en le sachant
contraire à la loi de Dieu. Cela ne
signifie pas que pour qu’il y ait péché
mortel il soit nécessaire de vouloir
ouvertement offenser Dieu : il
”suffit” de vouloir accomplir un acte
gravement contraire à sa divine
volonté[7].



Les trois conditions doivent être
remplies simultanément[8]. Si l’une
des trois conditions est manquante,
le péché peut être véniel. Ceci arrive,
par exemple, quand la matière n’est
pas grave, quoiqu’il y ait pleine
conscience et parfait consentement;
ou bien lorsqu’il n’y a pas pleine
conscience et parfait consentement
bien qu’il s’agisse d’une matière
grave. Raisonnablement, s’il n’y a ni
conscience ni consentement, les
conditions pour que l’on puisse
parler d’acte peccamineux ne sont
pas réunies : il ne s’agirait donc pas
d’un acte proprement humain.

2.1. Effets du péché mortel

Le péché mortel « entraîne la perte
de la charité et la privation de la
grâce sanctifiante, c’est à dire de
l’état de grâce. S’il n’est pas racheté
par le repentir et lepardon de Dieu, il
cause l’exclusion du Royaume du
Christ et la mort éternelle de l’enfer

• 



» (Catéchisme, 1861)[9]. Lorsqu’un
péché mortel a été commis et tant
que l’on demeure hors de l’état de
grâce – sans la recouvrer dans la
confession sacramentelle – l’on ne
doit pas recevoir la Communion, car
l’on ne peut à la fois être uni à Jésus-
Christ et éloigné de Lui: on
commettrait un sacrilège[10].

En perdant l’union vitale avec Jésus-
Christ par le péché mortel, l’on perd
également l’union avec son Corps
mystique, l’Église. L’on ne cesse pas
d’appartenir à l’Église, mais on y
reste comme un membre malade,
dépourvu de santé, causant du mal à
tout le Corps. On provoque
également une blessure à la société
humaine, car on cesse d’être ferment
et lumière, même si cela peut
demeurer imperceptible.

Par le péché mortel l’on perd les
mérites acquis – bien qu’ils puissent
être rachetés par la réception du



sacrement de Pénitence – et l’on
demeure dans l’inaptitude à en
recevoir de nouveaux; l’homme reste
sujet à l’esclavage du démon, son
désir naturel de faire le bien diminue
et il se produit un désordre dans ses
puissances et ses inclinations.

2.2 Effets du péché véniel

« Le péché véniel affaiblit la charité ;
il traduit une affection désordonnée
pour des biens créés; il empêche les
progrès de l’âme dans l’exercice des
vertus et la pratique du bien moral; il
mérite des peines temporelles. Le
péché véniel délibéré et resté sans
repentance nous dispose peu à peu à
commettre le péché mortel.
Cependant le péché véniel ne nous
rend pas contraires à la volonté et à
l’amitié divines ; il ne rompt pas
l’alliance avec Dieu. Il est
humainement réparable avec la
grâce de Dieu. ‘Il ne prive pas de la
grâce sanctifiante ou déifiante et de

• 



la charité, ni par suite, de la
béatitude éternelle’ (Jean-Paul II,
Exh. ap. Reconciliatio et paenitentia, 2
décembre 1984, 17) » (Catéchisme,
1863).

Dieu pardonne nos péchés véniels
dans la Confession, mais aussi, hors
de ce sacrement, lorsque nous
réalisons un acte de contrition et
faisons pénitence, regrettant de ne
pas avoir su répondre à l’amour
infini que Dieu nous porte.

Le péché véniel délibéré, bien qu’il
ne sépare pas totalement de Dieu, est
une bien triste faute qui amoindrit
l’amitié avec Lui. Il faut avoir « en
horreur le péché véniel délibéré ».
Pour une personne qui veut
véritablement aimer Dieu, accepter
de petites trahisons parce qu’elles ne
seraient pas péché mortel n’a aucun
sens[11]. Cela conduit à la 
tiédeur[12].

2.3. Le choix fondamental• 



La doctrine de l’option
fondamentale[13], refusant la
distinction traditionnelle entre
péchés mortels et péchés véniels,
soutient que la perte de la grâce
sanctifiante, conséquence du péché
mortel – avec tout ce que cela
suppose – engage à tel point la
personne qu’elle ne peut qu’être le
fruit d’un acte d’opposition radicale
et totale à Dieu, c’est à dire un acte
d’option fondamentale contre Lui[14].
Ainsi compris, selon les défenseurs
de cette opinion erronée, il
s’ensuivrait une quasi impossibilité
de commettre le péché mortel à
l’occasion de nos choix quotidiens ; et
dans ce cas de recouvrer l’état de
grâce moyennant une pénitence
sincère : car, disent-ils, selon sa
capacité ordinaire de choix, la liberté
ne serait pas apte à déterminer de
façon si singulière et décisive le «
signe » de la vie morale de la
personne. Ainsi, disent ces auteurs,
s’agissant d’exceptions ponctuelles



dans une vie globalement droite, l’on
pourrait excuser de graves fautes
contre l’unité et la cohérence de la
vie chrétienne; malheureusement,
dans le même temps, l’on
amoindrirait l’importance de la
capacité de choix et de décision de la
personne dans l’usage de son libre
arbitre.

L’on trouve, très liée à la doctrine
précédente, la proposition d’une
énumération tripartite des péchés, en
véniels, graves et mortels. Ces
derniers supposeraient une décision
consciente et irrévocable d’offenser
Dieu, ils seraient les seuls à nous
séparer de Dieu et nous fermeraient
les portes de la vie éternelle. De cette
façon, la plupart des péchés qui, de
par leur matière, ont
traditionnellement été considérés
comme mortels, seraient seulement
graves, puisqu’ils ne seraient pas
commis avec l’intention positive de
refuser Dieu.



L’Église a indiqué à maintes reprises
les erreurs sous-jacentes à ce courant
de pensée. Nous nous trouvons face à
une doctrine sur la liberté où celle-ci
apparaît fort diminuée, car il y est
oublié qu’en réalité c’est la personne
qui décide et qui peut modifier ses
intentions les plus profondes,
changer ses choix, ses aspirations,
ses buts et son projet de vie tout
entier, au moyen d’actes concrets et
quotidiens[15]. D’autre part, « il reste
toujours vrai que la distinction
essentielle et décisive est celle entre
le péché qui détruit la charité et le
péché qui ne tue pas la vie
surnaturelle: entre la vie et la mort il
n’y a pas de place pour un moyen
terme »[16].

2.4. Autres distinctions

a) L’on peut distinguer le péché 
actuel, qui est l’acte même de pécher,
et le péché habituel qui est la tache –
faute (coulpe) et peine (à expier) -

• 



laissée dans l’âme par le péché
actuel ; et, dans le cas du péché
mortel, privation de la grâce.

b) Le péché personnel se distingue du
péché originel contracté par la
désobéissance d’Adam et avec lequel
tous les hommes naissent. Le péché
originel demeure en chaque
personne, bien qu’il n’ait pas été
commis personnellement. Il est
comparable à une maladie héritée,
guérie par le Baptême (ou au moins
par son désir implicite), même s’il
demeure une certaine déficience qui
incline à commettre de nouveaux
péchés personnels. On commet donc
le péché personnel, alors que l’on 
contracte le péché originel.

c) Les péchés externes sont commis
par une action pouvant être observée
de l’extérieur (homicide, vol,
diffamation, etc.). Les péchés 
internes, par contre, résident à
l’intérieur de l’homme, c’est à dire,



dans sa volonté, sans manifestations
en actes externes (colère, jalousie,
avarice non extériorisée, etc.). Tout
péché, qu’il soit externe ou interne, a
son origine en un acte interne de la
volonté: celui-ci est un acte
proprement moral. Les actes
purement intérieurs peuvent être
péché, et même péché grave.

d) On parle de péchés charnels ou 
spirituels selon que l’on tende de
façon désordonnée vers un bien
sensible ou vers une réalité se
présentant sous une apparence de
bien (par exemple, la luxure) ou vers
un bien spirituel (la superbe). Les
seconds sont plus graves; mais les
péchés charnels sont en règle
générale plus véhéments,
précisément parce que l’objet de
l’attrait (une réalité sensible) est plus
immédiat.

e) Péchés par action et par omission :
tout péché comporte la réalisation



d’un acte volontaire désordonné. Si
celui-ci se traduit en action, on le
nommera péché par action; si, au
contraire, l’acte volontaire se traduit
par l’omission d’un dû, on l’appelle
péché par omission.

3. La prolifération du péché

« Le péché crée un entraînement au
péché; il engendre le vice par la
répétition des mêmes actes. Il en
résulte des inclinations perverses qui
obscurcissent la conscience et
corrompent l’appréciation concrète
du bien et du mal. Ainsi le péché
tend-il à se reproduire et à se
renforcer, mais il ne peut détruire le
sens moral jusqu’à sa racine
» (Catéchisme, 1865).

L’on appelle péchés capitaux les
péchés personnels qui entraînent à
commettre d’autres péchés: ils en
sont l’origine. Ces péchés sont :
l’orgueil – principe de tout péché ex
parte aversionis (cf. Si 10, 12-13) –,



l’avarice – principe ex parte
conversionis -, la luxure, la colère, la
gourmandise, l’envie et la paresse (cf.
Catéchisme, 1866).

La perte du sens du péché est le fruit
de l’obscurcissement volontaire de la
conscience qui conduit l’homme –
par orgueil – à nier les péchés
personnels et même jusqu’à nier
l’existence du péché[17].

Parfois, nous ne commettons pas
directement le mal, mais nous
collaborons d’une certaine façon,
avec une plus ou moins grande
responsabilité et faute morale aux
actions mauvaises d’autres
personnes. « Le péché est un acte
personnel. De plus, nous avons une
responsabilité dans les péchés
commis par d’autres, quand nous y
coopérons : en y participant
directement et volontairement ; en
les commandant, les conseillant, les
louant ou les approuvant ; en ne les



révélant pas ou en ne les empêchant
pas, quand on y est tenu ; en
protégeant ceux qui font le mal
» (Catéchisme, 1868).

Les péchés provoquent des situations
sociales contraires à la bonté divine,
connues comme structures de
péché[18]. Celles-ci ne sont que
l’expression et l’effet des péchés
personnels (cf. Catéchisme, 1869)[19].

4. Les tentations

S’agissant des causes du péché, il
nous faut parler de la tentation, qui
est l’incitation extérieure au mal. «
La racine de tous les péchés est dans
le cœur de l’homme » (Catéchisme,
1873), mais celui-ci peut être attiré
par la présence de biens apparents.
L’attrait de la tentation ne peut
jamais être fort au point d’obliger à
pécher: « Aucune tentation ne vous
est survenue qui passât la mesure
humaine. Dieu est fidèle; il ne
permettra pas que vous soyez tentés



au-delà de vos forces. Avec la
tentation, il vous donnera le moyen
d’en sortir et la force de la supporter
» (1 Co 10, 13). Si on ne les recherche
pas, si on les met à profit comme une
occasion de progrès moral, elles
peuvent avoir un sens positif pour la
vie chrétienne.

Les causes des tentations sont au
nombre de trois (cf. 1 Jn 2, 16) :

- Le ‘’monde’’, non comme création de
Dieu, car dans ce sens, il est bon,
mais en tant que, par le désordre du
péché, il attire à la conversio ad
creaturas dans une atmosphère
matérialiste et païenne[20].

- Le démon, qui incite au péché, mais
n’a aucun pouvoir pour nous faire
pécher. Les tentations du diable se
repoussent par la prière[21].

- La ‘’chair’’ ou concupiscence :
désordre des puissances de l’âme,
résultat des péchés (également



appelée fomes peccati). Cette
tentation se vainc par la
mortification, la pénitence, la
décision de ne pas dialoguer avec elle
et d’être sincère dans la direction
spirituelle, sans masquer la tentation
par des « raisonnements sans raisons
»[22].

Face à la tentation, il faut lutter pour
éviter le consentement, car il suppose
l’adhésion de la volonté à la 
complaisance, non encore délibérée,
conséquence de la représentation
involontaire du mal donnée par la 
suggestion.

Pour combattre les tentations il est
nécessaire d’être très sincère avec
Dieu, avec soi-même, et dans la
direction spirituelle. Dans le cas
contraire, l’on court le risque de
provoquer la déformation de la
conscience. La sincérité est un
moyen irremplaçable pour éviter les
péchés et parvenir à la véritable



humilité : Dieu le Père vient à la
rencontre de qui se reconnaît
pécheur en exposant ce que l’orgueil
voudrait cacher.

De plus, l’on doit fuir les occasions de
péché, c’est à dire ces circonstances
qui se présentent plus ou moins
volontairement et sont une tentation.
Il faut toujours éviter les occasions 
libres et, lorsqu’il s’agit de tentations 
proches ( c’est à dire s’il y a danger
grave de tomber en tentation) et 
nécessaires (que l’on ne peut éviter),
l’on doit faire tout ce qui est possible
pour éloigner le danger ou, pour le
dire autrement, l’on doit mettre les
moyens nécessaires afin que ces
occasions passent de l’état de proches
à lointaines. Par ailleurs – autant que
possible – il faut éviter les occasions 
lointaines, continuelles et libres qui
sapent la vie spirituelle et
prédisposent au péché grave.

Pau Agulles Simo



Bibliographie de base

Catéchisme de l’Église Catholique,
1846 – 1876.

Jean-Paul II, Exh. ap. Reconciliatio et
paenitentia, 2 décembre 1984, 14-18.

Jean-Paul II, Enc. Veritatis Splendor, 6
août 1993, 65-70.

Saint Josémaria, Homélie La lutte
intérieure, inQuand le Christ passe,
73-82.

[1] Saint Augustin, Contra Faustum
manichaeum, 22, 27 : PL 42, 418. Cf. 
Catéchisme, 1849.

[2] Le péché a traditionnellement été
défini comme étant une
désobéissance volontaire à la loi de
Dieu : si elle n’était pas volontaire, il
n’y aurait pas de péché, puisqu’il ne



s’agirait même pas d’un acte humain
propre et véritable.

[3] Saint Augustin, De civitate Dei,
14,28.

[4] Cf. Jean-Paul II, Ex. ap. 
Reconciliatio et paenitentia, 2-
XII-1984, 17.

[5] Ibidem. Cf. Catéchisme, 1857-1860.

[6] Jean-Paul II, Ex. ap. Reconciliatio
et paenitentia, 17.

[7] Il y a, de fait, péché mortel quand
l’homme « choisit, consciemment et
volontairement, pour quelque
raisonque ce soit, quelque chose de
gravement désordonné. En effet, un
tel choix comprend par lui-même un
mépris de la loi divine, un refus de
l’amour de Dieu pour l’humanité et
toute la création : l’homme s’éloigne
de Dieu et perd la charité » (ibidem).



[8] Cf. Jean-Paul II, Enc. Veritatis
splendor, 6 juillet 1993, 70.

[9] Cependant, si nous pouvons juger
qu’un acte est en soi une faute grave,
nous devons confier le jugement sur
les personnes à la justice et à la
miséricorde de Dieu (cf. Catéchisme,
1861).

[10] Seul celui qui aurait un motif
véritablement grave et n’aurait pas la
possibilité de se confesser peut
administrer les sacrements et
recevoir la Sainte Communion, après
avoir fait un acte de parfaite
contrition, incluant le ferme propos
de se confesser dès que possible (cf. 
Catéchisme, 1452 et 1457).

[11] Cf. saint Josémaria, Amis de Dieu,
243 ; Sillon, 139.

[12] Cf. saint Josémaria, Chemin,
325-331.



[13] Cf. Jean-Paul II, Enc. Veritatis
Splendor, 65-70.

[14] Cf. Ibidem, 69.

[15] Cf. Jean-Paul II, Exh. ap. 
Reconciliatio et paenitentia, 17 ; enc. 
Veritatis splendor, 70.

[16] Ibidem, 17.

[17] Cf. Ibidem, 18.

[18] Cf. Jean-Paul II, Enc. Sollicitudo
rei socialis, 30 décembre 1987, 36 et
suivants.

[19] Cf. Jean-Paul II, Exh. ap. 
Reconciliatio et paenitentia, 16.

[20] Pour combattre ces tentations il
est nécessaire d’aller à contre-
courant, chaque fois que nécessaire,
avec force, au lieu de se laisser
entraîner par des coutumes
mondaines (cf. saint Josémaria, 
Chemin, 376).



[21]Par exemple, la prière à saint
Michel Archange, vainqueur de
Satan (cf. Ap 12,7 et 20,2). L’Église a
également toujours recommandé
certains sacramentaux, comme
l’usage de l’eau bénite, pour
combattre les tentations du démon. «
Rien ne met mieux en fuite les
démons, et sans retour, que l’eau
bénite », disait Sainte Thérèse d’Avila
(cité par saint Josémaria, Chemin,
572).

[22] Cf. saint Josémaria, Chemin, 134
et 727.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-fr/article/quest-ce-que-le-
peche/ (13/01/2026)

https://opusdei.org/fr-fr/article/quest-ce-que-le-peche/
https://opusdei.org/fr-fr/article/quest-ce-que-le-peche/
https://opusdei.org/fr-fr/article/quest-ce-que-le-peche/

	Thème 30 - Qu'est ce que le péché?
	Thème 30


