
opusdei.org

Nouvelles
découvertes (IV) : «
Ne parlez pas :
écoutez-le »

Saint Josémaria « découvre »
l’Esprit Saint grâce à un conseil
d’une grande simplicité qui
pourrait éclairer aussi notre vie
spirituelle.

10/01/2018

Avant de monter vers son Père, Jésus
avait prévenu ses apôtres : « Voici
que moi, je vais envoyer sur vous ce
que mon Père a promis. Vous donc,



demeurez dans la ville jusqu’à ce que
vous soyez revêtus de la force d’en-
haut » (Lc 24, 49). Les apôtres sont
restés à Jérusalem, dans l’attente de
ce que Dieu avait promis. En réalité,
la promesse, le don, c’était Dieu lui-
même dans son Esprit Saint. Peu de
jours après, lors de la fête de la
Pentecôte, ils allaient le recevoir et se
remplir de la grâce de Dieu. « Les
disciples, déjà témoins de la gloire du
Ressuscité, éprouvèrent la force du
Saint-Esprit : leur intelligence et leur
cœur s’ouvrirent à une lumière
nouvelle. » [1] À compter de ce jour,
ils ont commencé à prêcher avec
audace, tant et si bien que l’Écriture
rapporte qu’après avoir écouté saint
Pierre « environ trois mille âmes »
ont été baptisées et les ont rejoints
(Ac 2, 41).

Saint Josémaria rappelait souvent
que le don de l’Esprit Saint n’est pas
un souvenir appartenant au passé
mais un phénomène toujours actuel.



« Tout comme ces hommes qui
s’approchèrent de saint Pierre le jour
de la Pentecôte, nous aussi, nous
avons été baptisés. Par le baptême,
Dieu Notre Père a pris possession de
notre vie, nous a incorporés à celle
du Christ et nous a envoyé le Saint-
Esprit. » [2] D’abord au baptême et
ensuite dans la confirmation, nous
avons reçu la plénitude du don de
Dieu, la vie de la Trinité.

Découvrir le Paraclet

Le don de Dieu, le Salut que nous
avons reçu, ce n’est pas une chose
mais une Personne. C’est pourquoi
toute la vie chrétienne naît de la
relation personnelle avec ce Dieu qui
vient habiter dans notre cœur. Voilà
une vérité bien connue qui se trouve
au fondement de notre foi.
Cependant, il peut s’agir aussi d’une
découverte à faire.

« Tout au long de l’année 1932, nous
assistons chez saint Josémaria à un



fort développement de sa dévotion
envers l’Esprit Saint », indique l’un
des meilleurs connaisseurs de son
œuvre [3]. Au bout de quelques mois
d’effort pour fréquenter davantage le
Paraclet, il a reçu une lumière
particulière qui lui a fait découvrir
un nouveau panorama, comme une
de ses notes, rédigée le jour même,
nous le fait savoir :

« Octave de la Toussaint — le mardi 8
novembre 1932 : Ce matin, il y a à
peine une heure, mon P. Sanchez m’a
fait découvrir une « nouvelle
Amérique ». Il m’a dit : “Soyez l’ami
de l’Esprit Saint. Ne parlez pas ;
écoutez-le”. Et depuis Leganitos, en
faisant oraison, une oraison
tranquille et lumineuse, j’ai
considéré que la vie d’enfance, en me
faisant sentir que je suis fils de Dieu,
m’a communiqué l’amour du Père ;
qu’avant cela je suis allé par Marie à
Jésus, que j’adore en ami, en frère, en
amoureux de lui que je suis… Jusqu’à



maintenant, je savais que l’Esprit
Saint habitait dans mon âme, pour la
sanctifier…, mais je n’avais pas saisi
cette vérité de sa présence. Les
propos du P. Sanchez ont été très
précis : je sens l’Amour en moi, et je
veux le fréquenter, être son ami, son
confident, lui faciliter le travail de
polir, d’arracher, d’allumer…
Pourtant je ne saurai pas le faire,
c’est lui qui m’en donnera les forces,
c’est lui qui fera tout, si je veux… et je
veux ! Hôte Divin, Maître, Lumière,
Guide, Amour : que cette pauvre âme
sache te faire bon accueil, et écouter
tes leçons, et s’enflammer, et te
suivre et t’aimer. Résolution :
entretenir, sans interruption si
possible, l’amitié et la fréquentation
amoureuse et docile avec l’Esprit
Saint. Veni Sancte Spiritus !… » [4]

Dans ces notes, saint Josémaria
résume l’itinéraire spirituel que Dieu
lui a fait suivre : la découverte de la
filiation divine, la médiation de



Marie pour aller à Jésus, le trésor de
l’amitié avec le Christ… jusqu’à
prendre conscience de la présence en
lui de l’Amour de Dieu. Comme il l’a
écrit quelques années plus tard, un
moment arrive où l’âme a besoin de
« distinguer et d’adorer chacune des
Personnes divines. […] Et elle amorce
un dialogue d’amour avec le Père,
avec le Fils et avec l’Esprit Saint ; et
elle se soumet facilement à l’activité
du Paraclet vivificateur, qui se donne
à nous sans que nous le méritions :
ce sont les dons et les vertus
surnaturelles ! [5]

Que l’Esprit Saint habite dans l’âme
du chrétien, il le savait déjà mais
sans l’avoir encore saisi comme une
réalité vivante, vécue en profondeur.
Grâce aux propos de son directeur
spirituel, un nouvel horizon s’est
ouvert devant lui, quelque chose
qu’il comprend mais surtout qu’il
vit : « Je sens l’Amour en moi ».
Devant une telle merveille, il



s’embrase du désir d’y répondre, en
se mettant à la disposition de cet
Amour : « Je veux le fréquenter, être
son ami, son confident,… lui faciliter
le travail de polir, d’arracher,
d’allumer ». Et il conjure la peur de
ne pas y arriver par l’assurance que
Dieu fera tout, s’il le lui permet.

Accueillir le don de Dieu

Ce qui attire l’attention en premier
lieu dans l’Amérique qui se dévoile
devant saint Josémaria est l’action
prépondérante de Dieu. Quelques
semaines plus tard il va mettre en
forme ce qui deviendra le point n° 57
de Chemin : « Dialogue assidûment
avec le Saint-Esprit, ce Grand
Inconnu : c’est lui qui doit te
sanctifier » [6]. Notre sainteté est
l’œuvre de Dieu, même si ce Dieu qui
nous sanctifie est souvent devenu le
« Grand Inconnu ».

Dans un monde comme le nôtre, qui
met l’accent sur l’action humaine et



le fruit de nos efforts, nous n’avons
pas toujours bien présent à l’esprit le
fait que le Salut que nous recevons
de Dieu est fondamentalement un
don gratuit. Avec des paroles de saint
Paul, « c’est bien par la grâce que
vous êtes sauvés, moyennant la foi
» (Ep 2, 8). Il va sans dire que nos
efforts sont importants et qu’il n’est
pas indifférent de vivre de telle
manière ou de telle autre.
Cependant, notre action part de
l’assurance que le « christianisme est
grâce ; c’est la surprise d’un Dieu qui,
non content de créer le monde et
l’homme, s’est mis à la hauteur de sa
créature » [7] Voilà ce que chacun est
censé découvrir personnellement.
Comme le pape François aime à le
répéter, il s’agit de reconnaître que «
Dieu a toujours l’initiative. Nous le
cherchons mais c’est lui qui nous
cherche le premier. Nous voulons le
trouver, mais c’est lui qui nous
trouve le premier » [8]



De cette découverte il découle « un
principe essentiel de la vision
chrétienne de la vie : le primat de la
grâce » [9]. Ces propos de saint Jean
Paul II pour préparer l’Église à entrer
dans le nouveau millénaire gardent
de nos jours toute leur actualité.
Concrètement, le pape nous mettait
en garde contre le piège qui peut
s’insinuer dans notre vie spirituelle
ou notre mission apostolique de «
penser que les résultats dépendent
de notre capacité de faire et de
programmer » [10]. Dès lors, nous
pourrions conclure que notre vie
intérieure n’est pas aussi intense que
nous l’espérions faute d’avoir fourni
l’effort opportun ; ou que notre
apostolat n’a pas porté les fruits
escomptés par manque d’exigence.
Même si ces explications pourraient
être en partie vraies, elles ne sont pas
complètes. Nous autres chrétiens,
nous savons que c’est Dieu qui fait



tout : « Ce n’est pas à des forces
humaines que les œuvres d’apostolat
doivent leur croissance, mais au
souffle du Saint-Esprit » [11]. C’est
une autre manière de reconnaître
que la valeur de notre vie ne dépend
pas de ce que nous faisons ni ne perd
de sa valeur en raison du peu que
nous faisons ou de nos échecs… aussi
longtemps que nous nous tournerons
vers ce Dieu qui a voulu habiter
parmi nous. « Vivre selon le Saint-
Esprit, c’est vivre de foi, d’espérance
et de charité ; c’est laisser Dieu
prendre possession de nous et
changer radicalement notre cœur
pour le faire à sa mesure » [12]. Le
point de départ authentique de la vie
chrétienne, « pour faire les bonnes
œuvres » que Dieu notre Père nous
confie (Ep 2, 10) est l’accueil
reconnaissant du don de Dieu qui
nous amène à vivre dans l’abandon
tout empreint d’espérance propre
aux enfants de Dieu [13].



« La fréquentation amoureuse et
docile de l’Esprit Saint »

Recevoir le don de Dieu c’est
accueillir une Personne, d’où le
conseil du P. Sanchez à saint
Josémaria : « Soyez l’ami de l’Esprit
Saint. Ne parlez pas ; écoutez-le ». Le
lien qui nous unit à une personne est
l’amitié. Celle-ci grandit avec le
dialogue. C’est pourquoi, en
découvrant la présence personnelle
de Dieu dans son cœur, saint
Josémaria a pris une résolution bien
concrète : « Entretenir, sans
interruption si possible, l’amitié et la
fréquentation amoureuse et docile
avec l’Esprit Saint ». C’est exactement
ce que nous pouvons faire nous aussi
pour l’écouter.

Ce chemin est accessible à tous les
chrétiens : il consiste à s’ouvrir sans
cesse à l’action du Paraclet, à écouter
ses inspirations, à permettre qu’il
nous guide « dans la vérité tout



entière » (Jn 16, 13). Jésus avait
promis aux Douze : « Lui vous
enseignera tout et vous rappellera
tout ce que je vous ai dit » (Jn 14, 26).
C’est l’Esprit Saint qui nous permet
de vivre selon le dessein de Dieu, car
il est celui qui « vous expliquera les
choses à venir » (Jn 16, 13).

Les premiers chrétiens ont bien
compris cette réalité et, mieux
encore, ils l’ont vécue. « Il n’y a
pratiquement aucune page des Actes
des Apôtres qui ne parle de lui et de
l’action par laquelle il guide, dirige et
anime la vie et les œuvres de la
communauté chrétienne primitive » 
[14]. En effet, « tous ceux qu’anime
l’Esprit de Dieu sont fils de Dieu
» (Rm 8, 14). Nous nous laissons
animer par lui lorsque nous nous
entraînons jour après jour à « la
discipline difficile de l’écoute » [15].
Fréquenter l’Esprit Saint c’est
écouter sa voix, « qui te parle à
travers les événements de la vie



quotidienne, à travers les joies et les
souffrances qui l’accompagnent, à
travers les personnes qui te sont
proches, à travers la voix de la
conscience assoiffée de vérité, de
bonheur, de bonté et de beauté » 
[16].

En ce sens, un passage du dernier
livre d’entretiens avec Benoît XVI est
intéressant. Le journaliste lui
demande s’il n’y a pas des moments
où le pape se sent terriblement seul :
« Si, répond-il, mais me sachant
tellement lié au Seigneur, je ne suis
jamais tout à fait seul » ; et d’ajouter
aussitôt après : « On sait
simplement : ce n’est pas moi qui fais
cela. Je ne pourrais pas le faire tout
seul. Lui est toujours là. Je n’ai qu’à
écouter et à m’ouvrir totalement à lui
» [17]. La perspective de partager sa
vie avec Dieu, de vivre de l’amitié
avec lui, est de nos jours aussi
attrayante qu’elle l’a toujours été.
Mais, « comment parvenir à cette



écoute, à cette ouverture totale à
Dieu ? » Le pape émérite rit et le
journaliste insiste : « quelle est la
meilleure façon ? » Benoît XVI
répond en toute simplicité : « Eh
bien, en suppliant le Seigneur — tu
dois m’aider maintenant ! — et en se
recueillant intérieurement, en
silence. Ensuite on peut toujours
frapper une nouvelle fois à la porte
par la prière, et d’habitude cela
marche » [18].

Apprendre à reconnaître sa voix

Il se peut que, dans notre vie de
prière, peut-être sans le chercher
directement, nous attendions des
phénomènes extraordinaires, pour
avoir la garantie que nous sommes
en train de parler à Dieu et qu’il nous
écoute et nous parle. Néanmoins, la
vie spirituelle suit un itinéraire plus
quotidien. Il s’agit moins de recevoir
de grâces spéciales que d’« être
sensibles à ce que l’Esprit divin



réalise autour de nous et en nous » 
[19].

« Tous ceux qu’anime l’Esprit de Dieu
sont fils de Dieu » (Rm 8, 14).
D’ordinaire, l’action du Paraclet
consiste davantage à nous accorder
des lumières et des orientations qu’à
nous donner des indications
concrètes. Il éclaire au fur et à
mesure les événements petits et
grands de notre vie, sur des modes
très variés et en tenant compte de la
situation de chacun. De la sorte, les
différentes circonstances
apparaissent sous un jour nouveau,
en donnant une signification plus
claire à ce qui, jusqu’alors, était flou
et incertain.

Par quelles voies recevons-nous ces
lumières ? Par mille et une voies
différentes : en lisant l’Écriture, les
écrits des saints, un livre de
spiritualité ; ou lors des situations
inattendues, comme une



conversation entre amis, une
nouvelle que nous recevons… Bref,
pour que l’Esprit Saint nous suggère
quelque chose une infinitude de
moments sont possibles. Or, pour
formuler ses suggestions, il compte
sur notre intelligence et sur notre
liberté. Il convient d’apprendre à
prier en prenant appui sur ces
éclairs de lumière et en les méditant
sans hâte jour après jour. Il faut
prendre le temps de demander au
Seigneur dans la prière : « Par cette
affaire qui me préoccupe, par ce qui
vient de m’arriver, qu’entends-tu me
dire ? Qu’est-ce que tu me proposes
pour ma vie ?

Dans cette écoute patiente il est bon
de prendre en compte que la voix de
l’Esprit Saint peut se faire entendre
dans notre cœur mêlée à d’autres
multiples voix : notre égoïsme, nos
attentes, les tentations du diable…
Comment reconnaître ce qui vient de
lui ? Pour cela, comme pour tant



d’autres questions, des preuves
irréfutables n’existent pas. Mais
certains signes peuvent nous aider à
discerner sa présence. En premier
lieu, la certitude que Dieu ne se
contredit pas, qu’il ne nous
demandera rien qui soit contraire
aux enseignements de Jésus-Christ,
recueillis dans l’Écriture et enseignés
par l’Église. Il ne nous suggérera pas
non plus quelque chose qui s’oppose
à notre vocation. Deuxièmement,
nous devons prêter attention à ce
que ces inspirations comportent.
C’est à ses fruits que l’on reconnaît
l’arbre (cf. Mt 7, 16-20). Comme saint
Paul l’a écrit : « Le fruit de l’Esprit,
c’est la charité, la joie, la paix, la
patience, la mansuétude, la bonté, la
fidélité, la douceur, la tempérance
» (Ga 5, 22-23). La tradition
spirituelle de l’Église est constante
pour signaler que « l’Esprit de Dieu
apporte inévitablement la paix à
l’âme, alors que le démon produit
inévitablement l’inquiétude » [20].



Tout au long de la journée, de
nombreuses idées heureuses nous
viendront à l’esprit ; des idées de
service, de soin des objets,
d’attention aux autres, de pardon.
Souvent, ce ne sera pas le résultat
d’avoir eu une bonne idée, mais de
l’action de l’Esprit Saint qui nous a
touché le cœur. Seconder ces
inspirations du Paraclet nous
remplira du « gaudium cum pace »,
la joie pleine de paix, que nous
demandons quotidiennement.

Enfin, la docilité au Paraclet est une
attitude qu’il convient de cultiver
sereinement, avec l’aide de la
direction spirituelle. Ce n’est pas
pour rien que cet horizon se soit
ouvert devant saint Josémaria
précisément dans ce contexte. Le
conseil reçu — écoutez-le —
manifeste aussi la conscience que le
Père Sanchez avait de sa mission
comme directeur spirituel : faciliter
que l’Esprit Saint guide de plus en



plus cette âme « lui faciliter le travail
de polir, d’arracher, d’allumer… »
Telle est la tâche de ceux qui en
accompagnent d’autres dans leur vie
spirituelle : les aider à se connaître,
pour qu’ils puissent bien discerner ce
que le Paraclet leur demande. Ainsi,
petit à petit, chacun apprendra à voir
Dieu dans tout ce qui lui arrive ou
qui arrive dans le monde.

Ancrés dans l’Amour de Dieu, sous
le souffle de l’Esprit Saint

Depuis l’Ascension du Seigneur aux
cieux et l’envoi de l’Esprit Saint à la
Pentecôte, nous sommes entrés dans
le temps de la mission. Le Christ nous
a confié la tâche d’apporter le Salut
au monde entier. Le pape François
l’a commenté à diverses reprises, en
parlant du « dynamisme de “la
sortie” que Dieu veut provoquer chez
les croyants » [21], tout en signalant
que, avec la tâche, il nous a accordé
les forces nécessaires pour



l’accomplir. En effet, ce dynamisme «
« n’est pas une stratégie mais la force
même de l’Esprit Saint, Charité
incréée » [22].

Lors de ses catéchèses sur
l’espérance, le pape François a
rappelé l’importance de se laisser
guider par l’Esprit Saint, en se
servant d’une image chère aux Pères
de l’Église : « La Lettre aux Hébreux
compare l’espérance à une ancre (cf.
6, 8-19) ; et nous pouvons ajouter à
cette image celle de la voile. Si
l’ancre est ce qui donne à la barque
sa sécurité et qui la maintient «
ancrée » au gré des ondes de l’eau, la
voile est en revanche ce qui la fait
marcher et avancer sur les eaux.
L’espérance est véritablement
comme une voile ; elle recueille le
vent de l’Esprit Saint et le transforme
en force motrice qui pousse la
barque, selon les cas, au large ou
vers le rivage. [23] »



Vivre ancré dans les profondeurs de
l’Amour de Dieu nous donne de
l’assurance ; vivre attentifs à l’Esprit
Saint nous permet d’avancer avec la
force de Dieu et dans la direction
qu’il nous suggère ; « Voler, sans
t’appuyer sur rien ici-bas, attentif à
la voix et au souffle de l’Esprit » [24].
Les deux choses naissent de l’union à
Dieu. C’est pourquoi « l’Église ne peut
vivre sans le poumon de la prière » 
[25]. Les derniers papes l’ont rappelé
sans relâche ; si nous voulons
accomplir la mission que le Christ
nous a confiée dans le même Esprit
qui le poussait lui-même, le seul
chemin est celui de la prière, d’une
fréquentation du Paraclet continuelle
et pleine de confiance. Découvrir
l’Amérique de la présence vivante de
Dieu dans notre cœur. Et avancer au
large, guidés par l’Esprit Saint, «
lumière, feu, vent impétueux, qui fait
jaillir la flamme et la rend propre à
allumer des incendies d’amour » 
[26].



D'après Lucas Buch

[1]. Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, n° 127.

[2]. Ibid. n° 128.

[3]. P. Rodriguez, commentaire du n°
57 de l’édition historico-critique de 
Chemin, p. 269.

[4]. Saint Josémaria, Notes intimes, n°
864, dans P. Rodriguez, Chemin,
édition historico-critique,
commentaire du n° 57, p. 270. Avec
un renvoi à une étude de J. L .
Illanes, « Fréquentation de l’Esprit
Saint et dynamisme dans
l’expérience spirituelle.
Considérations à partir d’un texte du
bienheureux Josémaria Escriva »,
dans P. Rodriguez : L’Esprit Saint et
l’Église : XIXe Symposium
International de Théologie.



Université de Navarre, 1999, pp.
467-479.

[5]. Amis de Dieu, n° 306.

[6]. Cf. P. Rodriguez, Chemin, édition
historico-critique, commentaire du
n° 57. L’auteur fixe la date de
rédaction de ce point au 22
novembre 1932.

[7]. Saint Jean Paul II, Lett. ap. Novo
millennio ineunte, 6 janvier 2001, n°
4.

[8]. S. Rubin, F. Ambrogetti, El Papa
Francisco. Conversaciones con Jorge
Bergoglio, Ediciones B, Barcelone
2013, 48.

[9]. Saint Jean Paul II, Novo millennio
ineunte, n° 38.

[10]. Ibid.

[11]. Saint Josémaria, Entretiens, n°
40.



[12]. Quand le Christ passe, n° 134.

[13]. Cf. F. Ocariz, Lettre pastorale, 14
février 2017, n° 8.

[14]. Quand le Christ passe, n° 127.

[15]. Saint Jean Paul II, Discours, 5
juin 2004.

[16]. Ibid.

[17]. Benoît XVI, Dernières
conversations avec Peter Seewald,
Fayard, Lille 2016, p. 264.

[18]. Ibid. p. 265

[19]. Quand le Christ passe, n° 130.

[20]. J. Philippe, En la escuela del
Espíritu Santo, Rialp, Madrid 2005,
53. Sobre esta cuestión, en general,
cfr. 45-64

[21]. Pape François, Exhort. ap. 
Evangelii Gaudium, 24 novembre
2013, n° 20.



[22]. F. Ocariz, Lettre pastorale, 14
février 2017, n° 9.

[23]. Pape François, Audience
générale, 31 mai 2017.

[24]. Saint Josémaria, Forge, n° 994.

[25]. Pape François, Evangelii
Gaudium, n° 262.

[26]. Amis de Dieu, n° 244.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-fr/article/nouvelles-
decouvertes-iv-ne-parlez-pas-ecoutez-le/

(24/01/2026)

https://opusdei.org/fr-fr/article/nouvelles-decouvertes-iv-ne-parlez-pas-ecoutez-le/
https://opusdei.org/fr-fr/article/nouvelles-decouvertes-iv-ne-parlez-pas-ecoutez-le/
https://opusdei.org/fr-fr/article/nouvelles-decouvertes-iv-ne-parlez-pas-ecoutez-le/

	Nouvelles découvertes (IV) : « Ne parlez pas : écoutez-le »

