
opusdei.org

"Nous avons besoin
de respirer la vérité
des bons récits"

Cette année, je souhaite
consacrer le message de la
Journée mondiale des
communications sociales au
thème de la narration : pour ne
pas s’égarer, nous avons besoin
de respirer la vérité de bons
récits qui construisent, qui nous
aident à redécouvrir nos
racines et la force d'avancer
ensemble", a écrit le pape
François sur son compte
Twitter.



28/01/2020

source : vatican.va

« Afin que tu puisses raconter à
ton fils et au fils de ton fils »

(Ex. 10, 2).

La vie se fait Histoire.

Je veux consacrer le Message de cette
année au thème de la narration,
parce que je crois que, pour ne pas
s’égarer, nous avons besoin de
respirer la vérité des bons récits : des
récits qui construisent, et non qui
détruisent; des récits qui aident à
retrouver des racines et la force
d'aller de l'avant ensemble. Dans la
confusion des voix et des messages
qui nous entourent, nous avons
besoin d'un récit humain, qui parle
de nous et de la beauté qui nous
habite. Un récit qui sache regarder le

https://w2.vatican.va/content/francesco/fr/messages/communications/documents/papa-francesco_20200124_messaggio-comunicazioni-sociali.html


monde et les événements avec
tendresse ; qui raconte que nous
faisons partie d'un tissu vivant ; qui
révèle l'entrelacement des fils par
lesquels nous sommes rattachés les
uns aux autres.

1. Tisser des récits

L'homme est un être narrateur. Dès
notre plus jeune âge, nous avons
faim de récits comme nous avons
faim de nourriture. Qu'ils soient sous
forme de fables, de romans, de films,
de chansons, de nouvelles ... les
récits affectent nos vies, même si
nous n’en sommes pas conscients.
Nous décidons souvent ce qui est
bien ou mal en fonction des
personnages et des récits que nous
avons assimilés. Les récits nous
marquent, façonnent nos convictions
et nos comportements, ils peuvent
nous aider à comprendre et à dire
qui nous sommes.



L'homme n'est pas seulement le seul
être qui ait besoin de vêtements pour
couvrir sa vulnérabilité (cf. Gn 3, 21),
mais il est aussi le seul qui ait besoin
de se raconter, de “se revêtir”
d’histoires pour protéger sa vie. Nous
tissons non seulement des vêtements,
mais aussi des récits : en effet, la
capacité humaine à “tisser” conduit à
la fois aux tissus et aux textes. Les
récits de tous les temps ont un
“cadre” commun : la structure
prévoit des “héros”, même
quotidiens, qui, pour poursuivre un
rêve, affrontent des situations
difficiles, combattent le mal, stimulés
par une force qui les rend courageux,
celle de l'amour. En nous
immergeant dans les récits, nous
pouvons retrouver des motivations
héroïques pour faire face aux défis
de la vie.

L'homme est un être narrateur parce
qu'il est un être en devenir, qui se
découvre et s’enrichit dans la trame



de ses jours. Mais, depuis les
origines, notre récit est menacé : le
mal s’insinue dans l'histoire.

2. Tous les récits ne sont pas bons

« Si vous mangez, vous deviendrez
comme Dieu » (cf. Gn 3, 4) : la
tentation du serpent insère dans la
trame du récit un nœud difficile à
défaire. "Si tu possèdes, tu
deviendras, tu atteindras...",
murmurent encore aujourd'hui ceux
qui se servent du dit storytelling pour
instrumentaliser. Combien de récits
nous intoxiquent, en nous
persuadant que, pour être heureux,
nous aurions constamment besoin
d'avoir, de posséder, de consommer.
Nous ne réalisons pratiquement pas
à quel point nous devenons avides de
tapages et de commérages ; nous
consommons tant de violence et de
fausseté. Souvent sur les toiles de la
communication, au lieu de récits
constructifs, qui sont un vecteur de



liens sociaux et de tissu culturel, des
récits destructeurs et offensants sont
élaborés, détruisant et brisant les fils
fragiles de la cohabitation. En
rassemblant des informations non
vérifiées, en répétant des discours
insignifiants et faussement
persuasifs, en blessant avec des
propos de haine, on ne tisse pas
l'histoire humaine, mais on dépouille
l'homme de sa dignité.

Cependant, tandis que les récits
instrumentalisés et utilisés à des fins
de domination ont la vie courte, un
bon récit est capable de transcender
les frontières de l'espace et du temps.
Des siècles plus tard, il reste
pertinent, parce qu'il nourrit la vie.

À une époque où la falsification
devient de plus en plus sophistiquée,
atteignant des niveaux exponentiels
(le deepfake), nous avons besoin de
sagesse pour accueillir et créer de
beaux, de vrais et de bons récits.



Nous avons besoin de courage pour
repousser ceux qui sont faux et
mauvais. Nous avons besoin de
patience et de discernement pour
redécouvrir des récits qui nous
aident à ne pas perdre le fil au milieu
des nombreuses afflictions
d'aujourd'hui; des récits qui
remettent en lumière la vérité de ce
que nous sommes, jusque dans
l'héroïsme ignoré de la vie
quotidienne.

3. Le Récit des récits

L'Écriture Sainte est le Récit des
récits. Combien d’événements, de
peuples, de personnes nous présente-
t-elle! Elle nous montre dès le début
un Dieu qui est créateur et en même
temps narrateur. En effet, il
prononce sa Parole et les choses
existent (cf. Gn 1). A travers sa
narration, Dieu appelle les choses à
la vie et, au sommet, il crée l'homme
et la femme comme ses



interlocuteurs libres, générateurs de
récits avec lui. Dans un Psaume, la
créature raconte au Créateur : « C'est
toi qui as créé mes reins, qui m'as
tissé dans le sein de ma mère. Je
reconnais devant toi le prodige, l'être
étonnant que je suis [...] Mes os
n'étaient pas cachés pour toi quand
j'étais façonné dans le secret, modelé
aux entrailles de la terre » (Ps 138
(139), 13-15). Nous ne sommes pas
nés accomplis, mais nous avons
besoin d'être constamment "tissés" et
"brodés". La vie nous a été donnée
comme une invitation à continuer à
tisser cette “étonnante merveille”
que nous sommes.

En ce sens, la Bible est la grande
histoire d'amour entre Dieu et
l'humanité. Au centre se trouve
Jésus : son histoire porte à son
accomplissement l'amour de Dieu
pour l'homme et en même temps
l'histoire d'amour de l'homme pour
Dieu. Ainsi l'homme sera appelé, de



génération en génération, à raconter
et à fixer dans la mémoire les
épisodes les plus significatifs de ce 
Récit des récits, ceux qui sont
capables de communiquer le sens de
ce qui s'est advenu.

Le titre de ce Message est tiré du
livre de l'Exode, un récit biblique
fondamental où l’on voit Dieu
intervenir dans l'histoire de son
peuple. En effet, lorsque les enfants
d'Israël asservis crient vers lui, Dieu
écoute et se souvient : « Dieu
entendit leur plainte ; Dieu se souvint
de son alliance avec Abraham, Isaac
et Jacob. Dieu regarda les fils d’Israël,
et Dieu les reconnut » (Ex 2, 24-25).
De la mémoire de Dieu survient la
libération de l'oppression,
s’accomplissant à travers des signes
et des prodiges. C'est à ce moment-là
que le Seigneur donne à Moïse le
sens de tous ces signes : « afin que tu
puisses raconter et fixer dans la
mémoire de ton fils et du fils de ton



fils quels signes j’ai accomplis. Alors,
vous saurez que je suis le Seigneur!
» (Ex 10, 2). L'expérience de l'Exode
nous enseigne que la connaissance
de Dieu se transmet avant tout en
racontant, de génération en
génération, comment il continue à
être présent. Le Dieu de la vie se
communique en racontant la vie.

Jésus lui-même parlait de Dieu, non
pas avec des discours abstraits, mais
avec des paraboles, des récits courts,
tirés de la vie quotidienne. Ici, la vie
devient récit et ensuite, pour
l'auditeur, le récit prend vie : cette
narration entre dans la vie de celui
qui l'écoute et la transforme.

Même les évangiles, ce n’est pas un
hasard, sont des récits. Alors qu’ils
nous informent sur Jésus, ils nous
“performent”[1] à Jésus, ils nous
conforment à lui : l'Évangile
demande au lecteur de participer à la
même foi afin de partager la même

https://w2.vatican.va/content/francesco/fr/messages/communications/documents/papa-francesco_20200124_messaggio-comunicazioni-sociali.html#_ftn1
https://w2.vatican.va/content/francesco/fr/messages/communications/documents/papa-francesco_20200124_messaggio-comunicazioni-sociali.html#_ftn1


vie. L'Évangile de Jean nous dit que
le Narrateur par excellence - le
Verbe, la Parole – s’est fait narration :
« Le Fils Unique engendré, lui qui est
Dieu, lui qui est dans le sein du Père,
c’est lui qui l’a raconté » (Jn 1, 18). J'ai
utilisé le terme "raconté" parce que
l’original exeghésato peut être traduit
par "révélé" ou "raconté". Dieu s’est
personnellement inséré dans notre
humanité, nous donnant ainsi une
nouvelle façon de tisser nos récits.

4. Une histoire qui se renouvelle

L'histoire du Christ n'est pas un
patrimoine du passé, c'est notre
histoire, toujours actuelle. Elle nous
montre que Dieu a pris à cœur
l'homme, notre chair, notre histoire,
au point de se faire homme, chair et
histoire. Il nous dit aussi qu'il n'y a
pas d'histoires humaines
insignifiantes ou petites. Après que
Dieu s’est fait histoire, chaque
histoire humaine est, en un certain



sens, l'histoire divine. Dans l'histoire
de chaque homme, le Père revisite
l'histoire de son Fils descendu sur
terre. Chaque histoire humaine a une
dignité inviolable. Par conséquent,
l'humanité mérite des récits qui
soient à sa hauteur, à cette hauteur
vertigineuse et fascinante à laquelle
Jésus l'a élevée.

« De toute évidence – écrit saint Paul
– vous êtes cette lettre du Christ,
écrite non pas avec de l’encre, mais
avec l’Esprit du Dieu vivant, non pas,
comme la Loi, sur des tables de
pierre, mais sur des tables de chair,
sur vos cœurs. » (2 Co 3, 3). L'Esprit
Saint, l'amour de Dieu, écrit en nous.
Et en écrivant ainsi en nous, il fixe le
bien et nous le rappelle. Rappeler
signifie en fait reporter au cœur,
"écrire" sur le cœur. Par l'œuvre de
l'Esprit Saint, chaque histoire, même
la plus oubliée, même celle qui
semble écrite sur les lignes les plus
tordues, peut devenir inspirée, peut



renaître comme un chef-d'œuvre, en
devenant un prolongement de
l'Évangile. Comme les Confessions
d'Augustin. Comme le Récit du Pèlerin
d'Ignace. Comme l’Histoire d'une âme
de Thérèse de l’Enfant Jésus. Comme 
Les Fiancés, comme les Frères
Karamazov. Comme d'innombrables
autres récits, qui ont admirablement
mis en scène la rencontre entre la
liberté de Dieu et celle de l'homme.
Chacun de nous connaît diverses
histoires qui ont une odeur
d'Évangile, qui ont témoigné de
l'Amour qui transforme la vie. Ces
histoires réclament d’être partagées,
racontées, pour les faire vivre en tout
temps, avec tout langage, par tous les
moyens.

5. Une histoire qui nous renouvelle

Dans chaque grand récit, notre
histoire entre en jeu. En lisant
l'Écriture, les histoires des saints,
ainsi que ces textes qui ont su lire



l'âme humaine et mettre en lumière
sa beauté, l'Esprit Saint est libre
d'écrire dans nos cœurs, en
renouvelant en nous la mémoire de
ce que nous sommes aux yeux de
Dieu. Quand nous faisons mémoire
de l'amour qui nous a créés et
sauvés, quand nous mettons de
l'amour dans nos récits quotidiens,
quand nous tissons de miséricorde la
trame de nos jours, alors nous
tournons la page. Nous ne restons
plus attachés aux regrets et aux
tristesses, reliés à une mémoire
malade qui emprisonne nos cœurs
mais, en nous ouvrant aux autres,
nous nous ouvrons à la vision même
du Narrateur. Raconter à Dieu notre
histoire n'est jamais inutile : même si
la chronique des événements reste
inchangée, le sens et la perspective
changent. Se raconter au Seigneur,
c'est entrer dans son regard d'amour
compatissant envers nous et envers
les autres. Nous pouvons lui raconter
les histoires que nous vivons, porter



les personnes, confier les situations.
Nous pouvons avec lui reprendre le
tissu de la vie, en recousant les
ruptures et les déchirures. Combien
en avons-nous besoin, tous !

Avec le regard du Narrateur – le seul
qui a l’ultime point de vue – nous
nous approchons ensuite des
protagonistes, nos frères et sœurs,
acteurs à côté de nous de l'histoire
d'aujourd'hui. Oui, parce que
personne n'est un figurant sur la
scène mondiale et l'histoire de
chacun est ouverte à un possible
changement. Même lorsque nous
racontons le mal, nous pouvons
apprendre à laisser de l'espace à la
rédemption, nous pouvons aussi
reconnaître, au milieu du mal, le
dynamisme du bien et lui faire de la
place.

Il ne s'agit donc pas de poursuivre la
logique du storytelling, ni de faire ou
de se faire de la publicité, mais de se



souvenir de ce que nous sommes aux
yeux de Dieu, de témoigner de ce que
l'Esprit écrit dans les cœurs, de
révéler à chacun que son histoire
contient d’étonnantes merveilles.
Pour ce faire, confions-nous à une
femme qui a tissé l'humanité de Dieu
dans son sein et, comme le dit
l'Évangile, elle a tissé avec tout ce qui
lui arrivait. La Vierge Marie a, en
effet, tout conservé, méditant dans
son cœur (cf. Lc 2,19). Demandons-
lui de l'aide, elle qui a pu défaire les
nœuds de la vie avec la douce force
de l'amour :

O Marie, femme et mère, tu as tissé
dans ton sein la Parole divine, tu as
raconté avec ta vie les œuvres
magnifiques de Dieu. Écoute nos
histoires, conserve-les dans ton cœur,
et fais aussi tiennes ces histoires que
personne ne veut entendre. Apprends-
nous à reconnaître le bon fil qui guide
l'histoire. Regarde les nœuds dans
lesquels notre vie s’est emmêlée,



paralysant notre mémoire. Avec tes
mains délicates chaque nœud peut
être défait. Femme de l'Esprit, mère de
la confiance, inspire-nous aussi. Aide-
nous à édifier des histoires de paix,
des histoires d'avenir. Et indique-nous
le chemin à parcourir ensemble.

Donné à Rome, près de Saint Jean de
Latran, le 24 janvier 2020, Mémoire
de Saint François de Sales

Franciscus

[1] Cf. Benoît XVI, Lettre enc. Spe
salvi, n. 2 : « Le message chrétien
n'était pas seulement « informatif »,
mais « performatif ». Cela signifie
que l'Évangile n'est pas uniquement
une communication d'éléments que
l'on peut connaître, mais une
communication qui produit des faits
et qui change la vie. »

https://w2.vatican.va/content/francesco/fr/messages/communications/documents/papa-francesco_20200124_messaggio-comunicazioni-sociali.html#_ftnref1
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/fr/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/fr/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html


pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-fr/article/nous-avons-
besoin-de-respirer-la-verite-des-bons-

recits/ (26/01/2026)

https://opusdei.org/fr-fr/article/nous-avons-besoin-de-respirer-la-verite-des-bons-recits/
https://opusdei.org/fr-fr/article/nous-avons-besoin-de-respirer-la-verite-des-bons-recits/
https://opusdei.org/fr-fr/article/nous-avons-besoin-de-respirer-la-verite-des-bons-recits/
https://opusdei.org/fr-fr/article/nous-avons-besoin-de-respirer-la-verite-des-bons-recits/

	"Nous avons besoin de respirer la vérité des bons récits"

