
opusdei.org

Message du Pape
François pour le
Carême 2024

Le Saint-Père nous encourage à
marquer un temps d'arrêt et à
entrer dans la prière et la
contemplation en ces jours de
préparation à la Semaine
Sainte, et à "accueillir la Parole
de Dieu et le frère blessé,
comme le Samaritain".

09/02/2024

MESSAGE DU PAPE FRANÇOIS

POUR LE CARÊME 2024



À travers le désert Dieu nous guide
vers la liberté

Chers frères et sœurs !

Lorsque notre Dieu se révèle, il
communique la liberté : « Je suis le
Seigneur ton Dieu, qui t’ai fait sortir
du pays d’Égypte, de la maison
d’esclavage » (Ex 20, 2). C’est ainsi
que s’ouvre le Décalogue donné à
Moïse sur le mont Sinaï. Le peuple
sait bien de quel exode Dieu parle :
l’expérience de l’esclavage est encore
gravée dans sa chair. Il reçoit les dix
consignes dans le désert comme un
chemin vers la liberté. Nous les
appelons « commandements », pour
souligner la force de l’amour avec
lequel Dieu éduque son peuple. Il
s’agit en effet d’un appel vigoureux à
la liberté. Il ne se réduit pas à un seul
événement, car il mûrit au cours
d’un cheminement. De même
qu’Israël dans le désert conserve
encore en lui l’Égypte – en fait, il



regrette souvent le passé et murmure
contre le ciel et contre Moïse – de la
même façon, aujourd’hui, le peuple
de Dieu garde en lui des liens
contraignants qu’il doit choisir
d’abandonner. Nous nous en
rendons compte lorsque nous
manquons d’espérance et que nous
errons dans la vie comme sur une
lande désolée, sans terre promise
vers laquelle tendre ensemble. Le
Carême est le temps de la grâce
durant lequel le désert redevient –
comme l’annonce le prophète Osée –
le lieu du premier amour (cf. Os 2,
16-17). Dieu éduque son peuple pour
qu’il sorte de l’esclavage et
expérimente le passage de la mort à
la vie. Comme un époux, il nous
ramène à lui et murmure à notre
cœur des paroles d’amour.

L’exode de l’esclavage vers la liberté
n’est pas un chemin abstrait. Pour
que notre Carême soit aussi concret,
la première démarche est de vouloir 



voir la réalité. Lorsque, dans le
buisson ardent, le Seigneur attira
Moïse et lui parla, il se révéla
immédiatement comme un Dieu qui
voit et surtout qui écoute : « J’ai vu,
oui, j’ai vu la misère de mon peuple
qui est en Égypte, et j’ai entendu ses
cris sous les coups des surveillants.
Oui, je connais ses souffrances. Je
suis descendu pour le délivrer de la
main des Égyptiens et le faire monter
de ce pays vers un beau et vaste pays,
vers un pays, ruisselant de lait et de
miel » (Ex 3, 7-8). Aujourd’hui encore,
le cri de tant de frères et sœurs
opprimés parvient au ciel. Posons-
nous la question : est-ce qu’il nous
parvient à nous aussi ? Nous ébranle-
t-il ? Nous émeut-il ? De nombreux
facteurs nous éloignent les uns des
autres, en bafouant la fraternité qui,
à l’origine, nous liait les uns aux
autres.

Lors de mon voyage à Lampedusa,
j’ai opposé à la mondialisation de



l’indifférence deux questions de plus
en plus actuelles : « Où es-tu ? » (Gn
3, 9) et « Où est ton frère ? » (Gn 4, 9).
Le parcours de Carême sera concret
si, en les écoutant à nouveau, nous
reconnaissons que nous sommes
encore sous la domination du
Pharaon. Une domination qui nous
épuise et nous rend insensibles. C’est
un modèle de croissance qui nous
divise et nous vole l’avenir. La terre,
l’air et l’eau en sont pollués, mais les
âmes sont elles aussi contaminées.
En effet, bien que notre libération ait
commencé avec le baptême, il
subsiste en nous une inexplicable
nostalgie de l’esclavage. C’est comme
une attirance vers la sécurité du déjà
vu, au détriment de la liberté.

Je voudrais souligner, dans le récit de
l’Exode, un détail qui n’est pas sans
importance : c’est Dieu qui voit, qui
s’émeut et qui libère, ce n’est pas
Israël qui le demande. Le Pharaon,
en effet, anéantit même les rêves,



vole le ciel, fait apparaître comme
immuable un monde où la dignité est
bafouée et où les relations
authentiques sont déniées. En un
mot, il réussit à enchaîner à lui-
même. Posons-nous la question : est-
ce que je désire un monde nouveau ?
Suis-je prêt à me libérer des
compromis avec l’ancien ? Le
témoignage de nombreux frères
évêques et d’un grand nombre
d’artisans de paix et de justice me
convainc de plus en plus à devoir
dénoncer un défaut d’espérance. Il
s’agit d’un obstacle au rêve, d’un cri
muet qui monte jusqu’au ciel et
touche le cœur de Dieu et ressemble
à ce regret de l’esclavage qui
paralyse Israël dans le désert, en
l’empêchant d’avancer. L’exode peut
prendre fin : autrement, on ne
pourrait pas expliquer pourquoi une
humanité qui a atteint le seuil de la
fraternité universelle et des niveaux
de développement scientifique,
technique, culturel et juridique



capables d’assurer la dignité de tous,
tâtonne dans l’obscurité des
inégalités et des conflits.

Dieu ne s’est pas lassé de nous.
Accueillons le Carême comme le
temps fort durant lequel sa Parole
s’adresse de nouveau à nous : « Je
suis le Seigneur ton Dieu, qui t’ai fait
sortir du pays d’Égypte, de la maison
d’esclavage » (Ex 20, 2). C’est un
temps de conversion, un temps de
liberté. Jésus lui-même, comme nous
le rappelons chaque année à
l’occasion du premier dimanche de
Carême, a été conduit par l’Esprit au
désert pour être éprouvé dans sa
liberté. Pendant quarante jours, il
sera devant nous et avec nous : il est
le Fils incarné. Contrairement au
Pharaon, Dieu ne veut pas des sujets,
mais des fils. Le désert est l’espace
dans lequel notre liberté peut mûrir
en une décision personnelle de ne
pas retomber dans l’esclavage.
Pendant le Carême, nous trouvons de



nouveaux critères de jugement et
une communauté avec laquelle nous
engager sur une route que nous
n’avons jamais parcourue
auparavant.

Cela implique une lutte : le livre de
l’Exode et les tentations de Jésus dans
le désert nous le disent clairement. À
la voix de Dieu, qui dit : « Tu es mon
Fils bien-aimé ; en toi, je trouve ma
joie » (Mc 1, 11) et « Tu n’auras pas
d’autres dieux en face de moi » (Ex
20, 3), s’opposent en effet les
mensonges de l’ennemi. Les idoles
sont plus redoutables que le
Pharaon : nous pourrions les
considérer comme sa voix en nous.
Pouvoir tout faire, être reconnu par
tous, avoir le dessus sur tout le
monde : chaque être humain ressent
en lui la séduction de ce mensonge.
C’est une vieille habitude. Nous
pouvons nous accrocher ainsi à
l’argent, à certains projets, à des
idées, à des objectifs, à notre



position, à une tradition, voire à
certaines personnes. Au lieu de nous
faire avancer, elles nous
paralyseront. Au lieu de nous
rapprocher, elles nous opposeront.
Mais il y a une nouvelle humanité, le
peuple des petits et des humbles qui
n’a pas succombé à l’attrait du
mensonge. Alors que les idoles
rendent muets, aveugles, sourds, ou
immobiles ceux qui les servent (cf. Ps
114, 4), les pauvres en esprit sont
immédiatement ouverts et prêts :
une silencieuse force de bien qui
guérit et soutient le monde.

Il est temps d’agir, et durant le
Carême, agir c’est aussi s’arrêter.
S’arrêter en prière, pour accueillir la
Parole de Dieu, et s’arrêter comme le
Samaritain, en présence du frère
blessé. L’amour de Dieu et du
prochain est un unique amour. Ne
pas avoir d’autres dieux, c’est
s’arrêter en présence de Dieu, devant
la chair de son prochain. C’est



pourquoi la prière, l’aumône et le
jeûne ne sont pas trois exercices
indépendants, mais un seul
mouvement d’ouverture, de
libération : finies les idoles qui nous
alourdissent, finis les attachements
qui nous emprisonnent. C’est alors
que le cœur atrophié et isolé
s’éveillera. Alors, ralentir et s’arrêter.
La dimension contemplative de la
vie, que le Carême nous fera ainsi
redécouvrir, mobilisera de nouvelles
énergies. En présence de Dieu, nous
devenons des frères et des sœurs,
nous percevons les autres avec une
intensité nouvelle : au lieu de
menaces et d’ennemis, nous trouvons
des compagnons et des compagnes
de route. C’est le rêve de Dieu, la
terre promise vers laquelle nous
tendons une fois sortis de l’esclavage.

La forme synodale de l’Église, que
nous redécouvrons et cultivons ces
dernières années, suggère que le
Carême soit aussi un temps de



décisions communautaires, de petits
et de grands choix à contre-courant,
capables de changer la vie
quotidienne des personnes et la vie
d’un quartier : les habitudes d’achat,
le soin de la création, l’inclusion de
celui qui n’est pas visible ou de celui
qui est méprisé. J’invite chaque
communauté chrétienne à faire cela :
offrir à ses fidèles des moments pour
repenser leur style de vie ; se donner
du temps pour vérifier leur présence
dans le quartier et leur contribution
à le rendre meilleur. Quel malheur si
la pénitence chrétienne ressemblait à
celle qui attristait Jésus. À nous aussi,
il dit : « Et quand vous jeûnez, ne
prenez pas un air abattu, comme les
hypocrites : ils prennent une mine
défaite pour bien montrer aux
hommes qu’ils jeûnent » (Mt 6, 16).
Au contraire, que l’on voie la joie sur
les visages, que l’on sente le parfum
de la liberté, qu’on libère cet amour
qui fait toutes choses nouvelles, en
commençant par les plus petites et



les plus proches. Cela peut se
produire dans chaque communauté
chrétienne.

Dans la mesure où ce Carême sera un
Carême de conversion, alors
l’humanité égarée éprouvera un
sursaut de créativité : l’aube d’une 
nouvelle espérance. Je voudrais vous
dire, comme aux jeunes que j’ai
rencontrés à Lisbonne l’été dernier :
« Cherchez et risquez, cherchez et
risquez. À ce tournant de l’histoire,
les défis sont énormes, les
gémissements douloureux. Nous
assistons à une troisième guerre
mondiale par morceaux. Prenons le
risque de penser que nous ne
sommes pas dans une agonie, mais
au contraire dans un enfantement ;
non pas à la fin, mais au début d’un
grand spectacle. Il faut du courage
pour penser cela » ( Rencontre avec
les jeunes universitaires, 3 août 2023).
C’est le courage de la conversion, de
la délivrance de l’esclavage. La foi et

https://www.vatican.va/content/francesco/fr/speeches/2023/august/documents/20230803-portogallo-universitari.html
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/speeches/2023/august/documents/20230803-portogallo-universitari.html
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/speeches/2023/august/documents/20230803-portogallo-universitari.html
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/speeches/2023/august/documents/20230803-portogallo-universitari.html


la charité tiennent la main de cette «
petite fille espérance ». Elles lui
apprennent à marcher et elle, en
même temps, les tire en avant .[1]

Je vous bénis tous ainsi que votre
cheminement de Carême.

Rome, Saint-Jean-de-Latran, le 3
décembre 2023, 1er dimanche de
l’Avent.

FRANÇOIS

[1] Cf. Ch. Péguy, Le porche du
mystère de la deuxième vertu, in 
Œuvres poétiques et dramatiques,
Gallimard, Paris, 2014, p. 613.

source : vatican.va

https://www.vatican.va/content/francesco/fr/messages/lent/documents/20231203-messaggio-quaresima2024.html#_ftn1
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/messages/lent/documents/20231203-messaggio-quaresima2024.html#_ftnref1
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/messages/lent/documents/20231203-messaggio-quaresima2024.html


pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-fr/article/message-du-
pape-francois-pour-le-careme-2024/

(20/01/2026)

https://opusdei.org/fr-fr/article/message-du-pape-francois-pour-le-careme-2024/
https://opusdei.org/fr-fr/article/message-du-pape-francois-pour-le-careme-2024/
https://opusdei.org/fr-fr/article/message-du-pape-francois-pour-le-careme-2024/

	Message du Pape François pour le Carême 2024

