
opusdei.org

Message de Benoît
XVI pour le Carême
2012

«Faisons attention les uns aux
autres pour nous stimuler dans
la charité et les œuvres
bonnes». Le Pape nous
encourage, entre autre, à
pratiquer la correction
fraternelle

23/02/2012

Frères et sœurs,

Le Carême nous offre encore une fois
l’opportunité de réfléchir sur ce qui



est au cœur de la vie chrétienne : la
charité. En effet, c’est un temps
favorable pour renouveler, à l’aide
de la Parole de Dieu et des
Sacrements, notre itinéraire de foi,
aussi bien personnel que
communautaire. C’est un
cheminement marqué par la prière
et le partage, par le silence et le
jeûne, dans l’attente de vivre la joie
pascale. Cette année, je désire
proposer quelques réflexions à la
lumière d’un bref texte biblique tiré
de la Lettre aux Hébreux : « Faisons
attention les uns aux autres pour
nous stimuler dans la charité et les
œuvres bonnes » (10, 24). Cette
phrase fait partie d’une péricope
dans laquelle l’écrivain sacré exhorte
à faire confiance à Jésus Christ
comme Grand prêtre qui nous a
obtenu le pardon et l’accès à Dieu. Le
fruit de notre accueil du Christ est
une vie selon les trois vertus
théologales : il s’agit de nous
approcher du Seigneur « avec un



cœur sincère et dans la plénitude de
la foi » (v. 22), de garder indéfectible
« la confession de l’espérance » (v.
23) en faisant constamment attention
à exercer avec nos frères « la charité
et les œuvres bonnes » (v. 24). Pour
étayer cette conduite évangélique –
est-il également affirmé -, il est
important de participer aux
rencontres liturgiques et de prière de
la communauté, en tenant compte du
but eschatologique : la pleine
communion en Dieu (v. 25). Je
m’arrête sur le verset 24 qui, en
quelques mots, offre un
enseignement précieux et toujours
actuel sur trois aspects de la vie
chrétienne: l’attention à l’autre, la
réciprocité et la sainteté personnelle.

1. « Faisons attention » : la
responsabilité envers le frère.

Le premier élément est l’invitation à
« faire attention » : le verbe grec
utilisé est katanoein, qui signifie bien



observer, être attentifs, regarder en
étant conscient, se rendre compte
d’une réalité. Nous le trouvons dans
l’Évangile, lorsque Jésus invite les
disciples à « observer » les oiseaux
du ciel qui, bien qu’ils ne s’inquiètent
pas, sont l’objet de l’empressement et
de l’attention de la Providence divine
(cf. Lc 12, 24), et à « se rendre compte
» de la poutre qui se trouve dans leur
œil avant de regarder la paille dans
l’œil de leur frère (cf. Lc 6, 41).

Nous trouvons aussi cet élément
dans un autre passage de la même
Lettre aux Hébreux, comme
invitation à « prêter attention à Jésus
» (3, 1), l’apôtre et le grand prêtre de
notre foi. Ensuite, le verbe qui ouvre
notre exhortation invite à fixer le
regard sur l’autre, tout d’abord sur
Jésus, et à être attentifs les uns
envers les autres, à ne pas se
montrer étrangers, indifférents au
destin des frères. Souvent, au
contraire, l’attitude inverse



prédomine : l’indifférence, le
désintérêt qui naissent de l’égoïsme
dissimulé derrière une apparence de
respect pour la « sphère privée ».

Aujourd’hui aussi, la voix du
Seigneur résonne avec force,
appelant chacun de nous à prendre
soin de l’autre. Aujourd’hui aussi,
Dieu nous demande d’être les «
gardiens » de nos frères (cf. Gn 4, 9),
d’instaurer des relations
caractérisées par un empressement
réciproque, par une attention au
bien de l’autre et à tout son bien. Le
grand commandement de l’amour du
prochain exige et sollicite d’être
conscients d’avoir une responsabilité
envers celui qui, comme moi, est une
créature et un enfant de Dieu : le fait
d’être frères en humanité et, dans
bien des cas, aussi dans la foi, doit
nous amener à voir dans l’autre un
véritable alter ego, aimé infiniment
par le Seigneur. Si nous cultivons ce
regard de fraternité, la solidarité, la



justice ainsi que la miséricorde et la
compassion jailliront naturellement
de notre cœur.

Le Serviteur de Dieu Paul VI
affirmait qu’aujourd’hui le monde
souffre surtout d’un manque de
fraternité : « Le monde est malade.
Son mal réside moins dans la
stérilisation des ressources ou dans
leur accaparement par quelques-uns,
que dans le manque de fraternité
entre les hommes et entre les peuples
» (Lett. enc. Populorum progressio [26
mars 1967], n. 66). L’attention à
l’autre comporte que l’on désire pour
lui ou pour elle le bien, sous tous ses
aspects : physique, moral et spirituel.
La culture contemporaine semble
avoir perdu le sens du bien et du
mal, tandis qu’il est nécessaire de
répéter avec force que le bien existe
et triomphe, parce que Dieu est « le
bon, le bienfaisant » (Ps 119, 68).

https://www.vatican.va/holy_father/paul_vi/index_fr.htm
https://www.vatican.va/holy_father/paul_vi/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_26031967_populorum_fr.html


Le bien est ce qui suscite, protège et
promeut la vie, la fraternité et la
communion. La responsabilité
envers le prochain signifie alors
vouloir et faire le bien de l’autre,
désirant qu’il s’ouvre lui aussi à la
logique du bien ; s’intéresser au frère
veut dire ouvrir les yeux sur ses
nécessités. L’Écriture Sainte met en
garde contre le danger d’avoir le
cœur endurci par une sorte d’«
anesthésie spirituelle » qui rend
aveugles aux souffrances des autres.

L’évangéliste Luc rapporte deux
paraboles de Jésus dans lesquelles
sont indiqués deux exemples de cette
situation qui peut se créer dans le
cœur de l’homme. Dans celle du bon
Samaritain, le prêtre et le lévite «
passent outre », avec indifférence,
devant l’homme dépouillé et roué de
coups par les brigands (cf. Lc 10,
30-32), et dans la parabole du
mauvais riche, cet homme repu de
biens ne s’aperçoit pas de la



condition du pauvre Lazare qui
meurt de faim devant sa porte (cf. Lc
16, 19). Dans les deux cas, nous avons
à faire au contraire du « prêter
attention », du regarder avec amour
et compassion. Qu’est-ce qui
empêche ce regard humain et
affectueux envers le frère ? Ce sont
souvent la richesse matérielle et la
satiété, mais c’est aussi le fait de faire
passer avant tout nos intérêts et nos
préoccupations personnels. Jamais,
nous ne devons nous montrer
incapables de « faire preuve de
miséricorde » à l’égard de celui qui
souffre ; jamais notre cœur ne doit
être pris par nos propres intérêts et
par nos problèmes au point d’être
sourds au cri du pauvre. À l’inverse,
c’est l’humilité de cœur et
l’expérience personnelle de la
souffrance qui peuvent se révéler
source d’un éveil intérieur à la
compassion et à l’empathie : « Le
juste connaît la cause des faibles, le
méchant n’a pas l’intelligence de la



connaître » (Pr 29, 7). Nous
comprenons ainsi la béatitude de «
ceux qui sont affligés » (Mt 5, 4), c’est-
à-dire de ceux qui sont en mesure de
sortir d’eux-mêmes pour se laisser
apitoyer par la souffrance des autres.
Rencontrer l’autre et ouvrir son
cœur à ce dont il a besoin sont une
occasion de salut et de béatitude.

« Prêter attention » au frère
comporte aussi la sollicitude pour
son bien spirituel. Je désire rappeler
ici un aspect de la vie chrétienne qui
me semble être tombé en désuétude :
la correction fraternelle en vue du
salut éternel. En général,
aujourd’hui, on est très sensible au
thème des soins et de la charité à
prodiguer pour le bien physique et
matériel des autres, mais on ne parle
pour ainsi dire pas de notre
responsabilité spirituelle envers les
frères. Il n’en est pas ainsi dans
l’Église des premiers temps, ni dans
les communautés vraiment mûres



dans leur foi, où on se soucie non
seulement de la santé corporelle du
frère, mais aussi de celle de son âme
en vue de son destin ultime. Dans
l’Écriture Sainte, nous lisons : «
Reprends le sage, il t'aimera. Donne
au sage : il deviendra plus sage
encore ; instruis le juste, il accroîtra
son acquis » (Pr 9, 8s).

Le Christ lui-même nous commande
de reprendre le frère qui commet un
péché (cf. Mt 18, 15). Le verbe utilisé
pour définir la correction fraternelle
– elenchein – est le même que celui
qui indique la mission prophétique
de la dénonciation propre aux
chrétiens envers une génération qui
s’adonne au mal (cf. Ep 5, 11). La
tradition de l’Église a compté parmi
les œuvres de miséricorde spirituelle
celle d’« admonester les pécheurs ».
Il est important de récupérer cette
dimension de la charité chrétienne. Il
ne faut pas se taire face au mal. Je
pense ici à l’attitude de ces chrétiens



qui, par respect humain ou par
simple commodité, s’adaptent à la
mentalité commune au lieu de
mettre en garde leurs frères contre
des manières de penser et d’agir qui
sont contraires à la vérité, et ne
suivent pas le chemin du bien.

Toutefois le reproche chrétien n’est
jamais fait dans un esprit de
condamnation ou de récrimination.
Il est toujours animée par l’amour et
par la miséricorde et il naît de la
véritable sollicitude pour le bien du
frère. L’apôtre Paul affirme : « Dans
le cas où quelqu’un serait pris en
faute, vous les spirituels, rétablissez-
le en esprit de douceur, te surveillant
toi-même, car tu pourrais bien, toi
aussi être tenté » (Ga 6, 1).

Dans notre monde imprégné
d’individualisme, il est nécessaire de
redécouvrir l’importance de la
correction fraternelle, pour marcher
ensemble vers la sainteté. Même « le



juste tombe sept fois » (Pr 24, 16) dit
l’Écriture, et nous sommes tous
faibles et imparfaits (cf.1 Jn 1, 8). Il
est donc très utile d’aider et de se
laisser aider à jeter un regard vrai
sur soi-même pour améliorer sa
propre vie et marcher avec plus de
rectitude sur la voie du Seigneur.
Nous avons toujours besoin d’un
regard qui aime et corrige, qui
connaît et reconnaît, qui discerne et
pardonne (cf. Lc 22, 61), comme Dieu
l’a fait et le fait avec chacun de nous.

2. « Les uns aux autres » : le don de la
réciprocité.

Cette « garde » des autres contraste
avec une mentalité qui, réduisant la
vie à sa seule dimension terrestre, ne
la considère pas dans une
perspective eschatologique et accepte
n’importe quel choix moral au nom
de la liberté individuelle. Une société
comme la société actuelle peut
devenir sourde aux souffrances



physiques comme aux exigences
spirituelles et morales de la vie. Il ne
doit pas en être ainsi dans la
communauté chrétienne! L’apôtre
Paul invite à chercher ce qui «
favorise la paix et l'édification
mutuelle » (Rm 14, 19), en plaisant « à
son prochain pour le bien, en vue
d'édifier » (Ibid.15, 2), ne recherchant
pas son propre intérêt, « mais celui
du plus grand nombre, afin qu'ils
soient sauvés » (1 Co 10, 33). Cette
correction réciproque et cette
exhortation, dans un esprit
d’humilité et de charité, doivent faire
partie de la vie de la communauté
chrétienne. Les disciples du
Seigneur, unis au Christ par
l’Eucharistie, vivent dans une
communion qui les lie les uns aux
autres comme membres d’un seul
corps. Cela veut dire que l’autre
m’est uni de manière particulière, sa
vie, son salut, concernent ma vie et
mon salut. Nous abordons ici un
élément très profond de la



communion : notre existence est liée
à celle des autres, dans le bien
comme dans le mal ; le péché comme
les œuvres d’amour ont aussi une
dimension sociale.

Dans l’Église, corps mystique du
Christ, cette réciprocité se vérifie : la
communauté ne cesse de faire
pénitence et d’invoquer le pardon
des péchés de ses enfants, mais elle
se réjouit aussi constamment et
exulte pour les témoignages de vertu
et de charité qui adviennent en son
sein. « Que les membres se
témoignent une mutuelle sollicitude
» (cf.1 Co 12, 25), affirme saint Paul,
afin qu’ils soient un même corps. La
charité envers les frères, dont
l’aumône – une pratique
caractéristique du carême avec la
prière et le jeûne – est une
expression, s’enracine dans cette
appartenance commune. En se
souciant concrètement des plus
pauvres, le chrétien peut exprimer sa



participation à l’unique corps qu’est
l’Église. Faire attention aux autres
dans la réciprocité c’est aussi
reconnaître le bien que le Seigneur
accomplit en eux et le remercier avec
eux des prodiges de grâce que le Dieu
bon et tout-puissant continue de
réaliser dans ses enfants. Quand un
chrétien perçoit dans l’autre l’action
du Saint Esprit, il ne peut que s’en
réjouir et rendre gloire au Père
céleste (cf. Mt 5, 16). 

3. « pour nous stimuler dans la
charité et les œuvres bonnes » :
marcher ensemble dans la sainteté.

Cette expression de la Lettre aux
Hébreux (10, 24), nous pousse à
considérer l’appel universel à la
sainteté, le cheminement constant
dans la vie spirituelle à aspirer aux
charismes les plus grands et à une
charité toujours plus élevée et plus
féconde (cf.1 Co 12, 31-13, 13).
L’attention réciproque a pour but de



nous encourager mutuellement à un
amour effectif toujours plus grand, «
comme la lumière de l'aube, dont
l'éclat grandit jusqu'au plein jour
» (Pr 4, 18), dans l’attente de vivre le
jour sans fin en Dieu. Le temps qui
nous est accordé durant notre vie est
précieux pour découvrir et accomplir
les œuvres de bien, dans l’amour de
Dieu. De cette manière, l’Église elle-
même grandit et se développe pour
parvenir à la pleine maturité du
Christ (cf. Ep 4, 13). C’est dans cette
perspective dynamique de croissance
que se situe notre exhortation à nous
stimuler réciproquement pour
parvenir à la plénitude de l’amour et
des œuvres bonnes.
Malheureusement, la tentation de la
tiédeur, de l’asphyxie de l’Esprit, du
refus d’« exploiter les talents » qui
nous sont donnés pour notre bien et
celui des autres (cf. Mt 25, 25s)
demeure. Nous avons tous reçu des
richesses spirituelles ou matérielles
utiles à l’accomplissement du plan



divin, pour le bien de l’Église et pour
notre salut personnel (cf. Lc 12, 21b ;
1 Tm 6, 18). Les maîtres spirituels
rappellent que dans la vie de la foi
celui qui n’avance pas recule. Chers
frères et sœurs, accueillons
l’invitation toujours actuelle à tendre
au « haut degré de la vie chrétienne
» (Jean-Paul II, Lett. ap. Novo
millennio ineunte [6 janvier 2001], n.
31). En reconnaissant et en
proclamant la béatitude et la sainteté
de quelques chrétiens exemplaires,
la sagesse de l’Église a aussi pour but
de susciter le désir d’en imiter les
vertus. Saint Paul exhorte : «
rivalisez d’estime réciproque » (Rm
12, 10). Face à un monde qui exige
des chrétiens un témoignage
renouvelé d’amour et de fidélité au
Seigneur, tous sentent l’urgence de
tout faire pour rivaliser dans la
charité, dans le service et dans les
œuvres bonnes (cf. He 6, 10). Ce
rappel est particulièrement fort
durant le saint temps de préparation

https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_letters/documents/hf_jp-ii_apl_20010106_novo-millennio-ineunte_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_letters/documents/hf_jp-ii_apl_20010106_novo-millennio-ineunte_fr.html


à Pâques. Vous souhaitant un saint et
fécond Carême, je vous confie à
l’intercession de la Bienheureuse
Vierge Marie et, de grand cœur,
j’accorde à tous la Bénédiction
apostolique.

Du Vatican, le 3 novembre 2011.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-fr/article/message-de-
benoit-xvi-pour-le-careme-2012/

(10/01/2026)

https://opusdei.org/fr-fr/article/message-de-benoit-xvi-pour-le-careme-2012/
https://opusdei.org/fr-fr/article/message-de-benoit-xvi-pour-le-careme-2012/
https://opusdei.org/fr-fr/article/message-de-benoit-xvi-pour-le-careme-2012/

	Message de Benoît XVI pour le Carême 2012

