
opusdei.org

Méditer la
miséricorde avec le
Pape

Dans le cadre de l’année
jubilaire, le pape François a
prêché cette semaine une
retraite spirituelle pour les
prêtres. Au programme de cette
retraite, trois méditations sur le
thème de la miséricorde que
nous vous proposons de
découvrir.

04/06/2016

Première méditation



Basilique Saint-Jean de Latran

Jeudi 2 juin 2016

De l’éloignement à la fête

Et maintenant passons à la première
méditation. J’ai mis comme titre “De
l’éloignement à la fête”. Si la
miséricorde de l’Évangile est, comme
nous l’avons dit, un excès de la part
de Dieu, un débordement inédit, la
première chose à faire, c’est de
regarder où le monde d’aujourd’hui
et chaque personne ont le plus
besoin d’un tel excès d’amour. Avant
tout, il faut nous demander quel est
le réceptacle d’une telle miséricorde ;
quel est le terrain désert et sec pour
un tel débordement d’eau vive ;
quelles sont les blessures pour cette
huile balsamique ; quels orphelins
ont besoin de cette prodigalité en
tendresse et en sollicitude ; quel est
l’éloignement par rapport à une si
grande soif d’accolade et de
rencontre….



La parabole que je vous propose
pour cette méditation est celle du
Père miséricordieux (cf. Lc 15, 11-31).
Nous sommes dans le domaine du
mystère du Père. Et il me vient à
l’esprit de commencer par ce
moment où le fils prodigue se trouve
dans la porcherie, dans cet enfer de
l’égoïsme, ce fils qui a fait tout ce
qu’il voulait et qui, au lieu d’être
libre, se retrouve asservi. Il regarde
les porcs qui mangent les gousses…,
il en a envie et il est gagné par la
nostalgie. Nostalgie : mot-clé. La
nostalgie du pain fraîchement sorti
du four que les employés de sa
maison, la maison de son père,
mangent au petit déjeuner. La
nostalgie est un sentiment puissant.
Il a rapport avec la miséricorde,
parce qu’il élargit notre âme. Il nous
amène à nous rappeler le bien
primordial – la patrie d’où vous
venons – et nous éveille à l’espérance
d’y retourner. Le nostos algos. Dans
ce large horizon de la nostalgie, ce



jeune – dit l’Évangile – est entré en
lui-même et s’est senti misérable. Et
chacun de nous peut chercher ou se
laisser porter à ce point où il se sent
plus misérable. Chacun de nous a son
secret de misère au-dedans… Il faut
demander la grâce de le trouver.

Sans nous arrêter maintenant à
décrire la misère de son état, passons
à cet autre moment où, après que son
Père l’a embrassé et lui a donné un
baiser avec effusion, il se trouve sale
mais vêtu pour la fête. Parce que le
Père ne lui dit pas : « Va ! douche-toi
et reviens ». Non. Sale et vêtu pour la
fête. Il a au doigt l’anneau, signe de
son égalité avec son père. Il a des
sandales neuves aux pieds. Il est au
centre de la fête, parmi les gens.
Quelque chose comme quand, si
jamais cela nous est arrivé, nous
nous sommes confessés avant la
messe et là, tout d’un coup, nous
nous retrouvons ‘‘revêtus’’ et au



milieu d’une cérémonie. C’est un état
de honteuse dignité.

Honteuse dignité

Arrêtons-nous sur la “honteuse
dignité” de ce fils prodigue et bien-
aimé.Si nous nous efforçons,
sereinement, de maintenir notre
cœur entre ces deux extrêmes – la
dignité et la honte –, sans en lâcher
aucun, peut-être pourrons-nous
sentir comment bat le cœur de
notre Père. C’était un cœur qui
battait d’inquiétude, quand tous les
jours il montait sur la terrasse pour
regarder. Qu’est-ce qu’il regardait ?
Si son fils revenait… Mais à ce point,
à cette place où il y a dignité et honte,
nous pouvons percevoir comment
bat le cœur de notre Père. Nous
pouvons imaginer que la miséricorde
en jaillit comme du sang.

Qu’il sort nous chercher – nous
pécheurs –, qu’il nous attire à lui,
nous purifie et nous relance,



renouvelés, vers toutes les
périphéries, pour faire miséricorde à
tous. Son sang est le Sang du Christ,
sang de la Nouvelle et Éternelle
Alliance de miséricorde, versé pour
nous et pour tous, en rémission des
péchés. Ce sang, nous le
contemplons, tandis qu’il entre et
sort de son Cœur comme du cœur du
Père. C’est notre unique trésor,
l’unique chose que nous ayons à
offrir au monde : le sang qui purifie
et pacifie tout ainsi que tous. Le sang
du Seigneur qui pardonne les péchés.
Le sang qui est vraie boisson, qui
ressuscite et donne la vie à ce qui est
mort à cause du péché.

Dans notre prière, sereine, qui va de
la honte à la dignité et de la dignité à
la honte – toutes les deux ensemble –
nous demandons la grâce de sentir
cette miséricorde comme constitutive
de notre vie entière ; la grâce de
sentir comment ce battement du
cœur du Père s’unit au battement du



nôtre. Il ne suffit pas de sentir la
miséricorde de Dieu comme un geste
qu’il accomplit occasionnellement en
nous pardonnant quelque grand
péché et pour le reste nous nous
arrangeons seuls, de manière
autonome. Cela ne suffit pas.

Saint Ignace propose une image
chevaleresque propre à son époque,
mais comme la loyauté entre amis est
une valeur pérenne, elle peut nous
aider. Il dit que, afin de sentir
«confusion et honte» pour nos
péchés (et ne pas nous lasser de
sentir la miséricorde), nous pouvons
prendre un exemple : imaginons « un
chevalier qui se présente devant son
roi et toute sa cour, honteux et
confus de l’avoir beaucoup offensé,
étant donné qu’en premier il avait
reçu du roi beaucoup de cadeaux et
beaucoup de faveurs » (Exercices
spirituels, n. 74). Imaginons cette
scène. Mais, suivant la dynamique du
fils prodigue lors de la fête,



imaginons ce chevalier comme
quelqu’un que le roi, au lieu d’avoir
honte devant tout le monde, au
contraire, prend par la main
soudainement et à qui il rend sa
dignité. Et nous voyons que non
seulement il l’invite à le suivre dans
son combat, mais qu’il le place à la
tête de ses compagnons. Avec quelle
humilité et quelle loyauté ce
chevalier le servira désormais! Cela
me fait penser à la dernière partie du
chapitre 16 d’Ezéchiel, la dernière
partie.

Qu’on se sente comme le fils
prodigue fêté ou comme le chevalier
déloyal devenu supérieur, ce qui est
important, c’est que chacun se situe
dans cette tension féconde dans
laquelle la miséricorde du Seigneur
nous met : non seulement des
pécheurs pardonnés mais des
pécheurs auxquels la dignité est
rendue. Non seulement le Seigneur



nous nettoie, mais il nous couronne,
nous donne dignité.

Simon Pierre nous offre l’image
ministérielle de cette saine tension.
Le Seigneur l’éduque, le forme
progressivement et le prépare à se
maintenir ainsi : Simon et Pierre.
L’homme ordinaire, avec ses
contradictions et ses faiblesses, et
l’homme qui est Pierre, celui qui a les
clefs, celui qui guide les autres.
Lorsqu’André le conduit au Christ, tel
qu’il est, vêtu comme pêcheur, le
Seigneur lui donne le nom de Pierre.
À peine l’a-t-il félicité pour la
profession de foi, qui vient du Père,
que déjà il le reprend durement pour
la tentation d’écouter la voix de
l’esprit mauvais qui lui dit de se tenir
loin de la croix. Il l’invitera à
marcher sur les eaux et le laissera
commencer à s’enfoncer dans sa
propre peur, pour lui tendre ensuite
la main ;à peine s’est-il reconnu
pécheur qu’il l’envoie en mission



pour être pêcheur d’homme ; il
l’interrogera avec insistance sur son
amour, en lui faisant sentir douleur
et honte pour son manque de loyauté
et pour sa lâcheté, mais, par trois fois
même, il lui confiera la charge de
paître ses brebis. Toujours ces deux
pôles.

C’est ici que nous devons nous situer,
dans cet espace où cohabitent notre
plus honteuse misère et notre plus
haute dignité. Que ressentons-nous
quand les gens nous embrassent la
main et que nous regardons notre
misère la plus intime et que nous
sommes honorés par le Peuple de
Dieu ? Là il y a une autre situation
pour comprendre cela. Toujours le
contraste. Nous devons nous situer
ici, dans cet espace où coexistent
notre misère la plus honteuse et
notre dignité la plus haute. Le même
espace. Sales, impurs, mesquins,
vaniteux – c’est le péché des prêtres,
la vanité –, égoïstes et, en même



temps, ayant les pieds lavés, appelés
et élus, partageant les pains
multipliés, bénis par nos gens, aimés
et entourés de soins. Seule la
miséricorde rend supportable cette
position. Sans elle, soit nous nous
croyons justes comme les pharisiens,
soit nous nous éloignons comme
ceux qui ne se sentent pas dignes.
Dans les deux cas, notre cœur
s’endurcit. Ou bien quand nous nous
sentons justes comme les pharisiens,
ou bien quand nous nous éloignons
comme ceux qui ne se sentent pas
dignes. Je ne me sens pas digne, mais
je ne dois pas m’éloigner : je dois être
là, dans la honte avec la dignité, les
deux ensemble.

Approfondissons un peu plus. Nous
nous demandons : Pourquoi cette
tension entre misère et dignité, entre
éloignement et fête, est-elle si
féconde ? Je dirais qu’elle est féconde
parce que la maintenir naît d’une
libre décision. Et le Seigneur agit



principalement sur notre liberté,
même s’il nous aide en tout. La
miséricorde est une question de
liberté. Le sentiment jaillit, spontané,
et lorsque nous disons qu’il est
viscéral, il paraîtrait que c’est
synonyme d’‘‘animal’’. Mais en
réalité les animaux ignorent la
miséricorde ‘‘morale’’, bien que
certains puissent expérimenter
quelque chose de cette compassion,
comme un chien fidèle qui reste aux
côtés de son maître malade. La
miséricorde est une compassion qui
touche les entrailles, néanmoins elle
peut jaillir également d’une
perception intellectuelle aiguë –
directe comme un rayon, bien que
simple, pas moins complexe pour
autant – : on saisit par intuition
beaucoup de choses quand on
éprouve la miséricorde. On
comprend, par exemple, que l’autre
est dans une situation désespérée,
limite ; qu’il lui arrive quelque chose
qui dépasse ses péchés ou ses fautes ;



de même on comprend que l’autre
est un semblable, qu’on pourrait se
trouver à sa place ; et que le mal est
si grand et si dévastateur qu’il ne se
répare pas uniquement par la
justice… Au fond, on se convainc
qu’il faut une miséricorde infinie
comme celle du cœur du Christ pour
remédier à tant de mal et de
souffrance comme nous voyons qu’il
y en a dans la vie des êtres
humains… Si la miséricorde va au-
dessous de ce niveau, elle ne sert pas.
Notre cœur comprend tant de choses
seulement en voyant quelqu’un
couché dans la rue, pieds nus, par un
matin froid, ou bien en voyant le
Seigneur cloué sur la croix pour
moi !

De plus, la miséricorde s’accepte et se
cultive, ou se rejette librement. Si
l’on se laisse conduire, un geste attire
l’autre. Si on passe au large, le cœur
se refroidit. La miséricorde nous fait
expérimenter notre liberté et c’est là



que nous pouvons expérimenter la
liberté de Dieu, qui est
miséricordieux avec celui qui est
miséricordieux (cf. Dt 5, 10), comme
il l’a dit à Moïse. Dans sa
miséricorde, le Seigneur exprime sa
liberté. Et nous, la nôtre.

Nous pouvons vivre longtemps
‘‘sans’’ la miséricorde du Seigneur.
C’est-à-dire que nous pouvons vivre
sans en avoir conscience et sans la
demander explicitement, jusqu’à ce
qu’on s’aperçoive que ‘‘tout est
miséricorde’’ ; et on pleure
amèrement pour n’en avoir pas
profité auparavant, étant donné
qu’on en avait tant besoin !

La misère dont nous parlons est la
misère morale, intransférable, celle
dans laquelle on prend conscience de
soi-même comme une personne qui,
à une étape décisive de sa vie, a agi
de sa propre initiative : elle a fait un
choix et a mal choisi. C’est le fond



qu’il faut toucher pour sentir la
douleur des péchés et pour se
repentir vraiment. En effet, dans
d’autres domaines on ne se sent pas
si libre et on ne sent pas que le péché
affecte toute sa vie, et par
conséquent on n’expérimente pas sa
propre misère ; et ainsi on perd la
miséricorde, qui n’agit qu’à cette
condition. On va à la pharmacie et on
dit : ‘‘Par miséricorde, donne-moi
une aspirine’’. Par miséricorde, on
demande de donner de la morphine
à une personne en proie à des
douleurs atroces d’une maladie en
phase terminale. Ou tout ou rien. On
va au fond ou on ne comprend rien.

Le cœur que Dieu unit à notre misère
morale est le Cœur du Christ, son Fils
bien-aimé, qui bat comme un seul
cœur avec celui du Père et celui de
l’Esprit. Je me souviens quand Pie XII
a fait l’Encyclique sur le Sacré-Cœur,
je me souviens que quelqu’un disait :
« Pourquoi une Encyclique sur cela ?



Ce sont des affaires de sœurs… » Il
est le centre, le Cœur du Christ, il est
le centre de la miséricorde. Peut-être
que les sœurs comprennent mieux
que nous, parce qu’elles sont des
mères dans l’Église, elles sont des
icônes de l’Église, de la Vierge. Mais
le centre c’est le Cœur du Christ. Cela
nous fera du bien cette semaine ou
demain de lire Haurietis aquas…
“Mais c’est préconciliaire !” – Oui,
mais ça fait du bien ! On peut lire,
cela nous fera beaucoup de bien ! Le
cœur du Christ est un cœur qui
choisit le chemin qui est le plus court
et qui l’engage. C’est le propre de la
miséricorde, qui se salit les mains,
touche, se met en jeu, veut se
compromettre avec l’autre, s’adresse
à ce qui est personnel avec ce qui est
le plus personnel, ne ‘‘s’occupe pas
d’un cas’’ mais s’engage avec une
personne, avec sa blessure.
Regardons notre langage. Que de
fois, sans nous en apercevoir, il nous
vient à dire : “ J’ai un cas…” Arrête-



toi ! Dis plutôt : “J’ai une personne
qui…”. Cela est très clérical : “J’ai un
cas…”, “j’ai trouvé un cas…”. A moi
aussi cela arrive souvent. Il y a un
peu de cléricalisme : réduire le
concret de l’amour de Dieu, de ce que
Dieu nous donne, de la personne, à
un “cas”. Et ainsi je me détache et
cela ne me touche pas. Et ainsi je ne
me salis pas les mains ; et ainsi je fais
une pastorale propre, élégante, où je
ne risque rien. Et donc où – ne vous
scandalisez pas ! – je n’ai pas la
possibilité d’un péché honteux. La
miséricorde dépasse la justice et le
fait savoir et le fait sentir ; l’on
demeure engagé l’un envers l’autre.
En rendant la dignité, – et cela est
décisif, à ne pas oublier : la
miséricorde donne de la dignité – la
miséricorde élève celui vers lequel
on s’abaisse et rend les deux égaux,
le miséricordieux et celui qui reçoit
miséricorde. Comme la pécheresse
de l’Évangile (Lc 7, 36-50), à laquelle
il a été beaucoup pardonné, parce



qu’elle a beaucoup aimé, et avait
beaucoup péché.

Voilà pourquoi, le Père a besoin de
faire la fête, pour que, en rendant à
son fils la dignité perdue, tout soit
restauré en une seule fois. Cela
permet de regarder l’avenir d’une
manière neuve. Ce n’est pas que la
miséricorde ne prenne pas en
compte l’objectivité du dommage
provoqué par le mal. Mais elle lui
enlève le pouvoir sur l’avenir, – et
cela est le pouvoir de la miséricorde
– elle lui enlève le pouvoir sur la vie
qui va de l’avant. La miséricorde est
la vraie attitude de vie qui s’oppose à
la mort, qui est le fruit amer du
péché. En cela, la miséricorde est
lucide, elle n’est pas du tout ingénue.
Ce n’est pas qu’elle ne voie pas le
mal, mais elle regarde combien
brève est la vie et tout le bien qu’il
reste à faire. C’est pourquoi il faut
pardonner totalement, pour que
l’autre regarde en avant et ne perde



pas du temps à se culpabiliser et à se
plaindre lui-même et à regretter ce
qu’il a perdu. En commençant à
soigner les autres, on fera son propre
examen de conscience et, dans la
mesure où on aide d’autres, on
réparera le mal qu’on a fait. La
miséricorde est fondamentalement
pleine d’espérance. Elle est mère
d’espérance.

Se laisser attirer et envoyer par le
mouvement du cœur du Père, c’est se
maintenir dans cette saine tension de
dignité honteuse. Se laisser attirer
par le centre du cœur du Père,
comme le sang qui s’est sali en allant
donner la vie aux membres les plus
éloignés, pour que le Seigneur nous
purifie et nous lave les pieds ; se
laisser envoyer pleins de l’oxygène
de l’Esprit pour apporter la vie à tous
les membres, surtout aux personnes
les plus éloignées, à ceux qui sont
fragiles et à ceux qui sont blessés.



Un prêtre racontait – cela est
historique – l’histoire d’une personne
échouée dans la rue qui a fini par
vivre dans une maison d’accueil.
C’était une personne enfermée dans
sa propre amertume, qui n’entrait
pas en contact avec les autres. Une
personne cultivée ; on l’a su plus
tard. Quelque temps après, cet
homme a été hospitalisé à cause
d’une maladie en phase terminale et
racontait au prêtre que, en étant là,
réduit à rien et déçu de la vie, celui
qui était dans le lit d’à côté lui a
demandé de lui passer le pot de
chambre et ensuite de le vider. Et il a
raconté que cette demande, de la
part de quelqu’un qui était vraiment
dans le besoin et qui était dans un
état pire que le sien, a ouvert ses
yeux et son cœur à un très puissant
sentiment d’humanité ainsi qu’à un
désir d’aider l’autre et de se laisser
aider par Dieu. Et il s’est confessé.
Ainsi, un simple geste de miséricorde
l’a connecté à la miséricorde infinie ;



il s’est résolu à aider l’autre et
ensuite il s’est fait aider : il est mort,
après s’être confessé, et en paix. C’est
cela le mystère de la miséricorde.

Ainsi, je vous laisse avec la
parabole du père miséricordieux,
après nous être ‘‘situés’’ en ce
moment où le fils se sent sale et
revêtu, pécheur à qui la dignité a
été rendue, honteux de lui-même
et orgueilleux de son père. Le signe
pour savoir si on est bien situé est
l’envie d’être désormais
miséricordieux envers tout le
monde. Voilà le feu que Jésus est
venu apporter sur la terre, celui
qui allume d’autres feux. Si la
flamme ne prend pas, c’est que
l’un des pôles ne permet pas le
contact ; ou bien la honte excessive
ne dénude pas les câbles et, au lieu
de confesser ouvertement ‘‘j’ai fait
ça et ça’’, elle se couvre ; ou la
dignité excessive touche les choses
avec des gants.



Les excès de la miséricorde

Un petit mot pour finir sur les excès
de la miséricorde.

L’unique excès face à la miséricorde
excessive de Dieu est d’excéder en la
recevant et en voulant la
communiquer aux autres. L’Évangile
nous montre de nombreux beaux
exemples de ceux qui commettent
des excès pour la recevoir : le
paralytique, que ses amis font entrer
par le toit au milieu de l’endroit où
Jésus était en train de prêcher – ils
exagèrent –; le lépreux qui
abandonne ses neuf compagnons et
retourne en glorifiant et en rendant
grâce à Dieu à haute voix et se met à
genoux aux pieds du Seigneur ;
l’aveugle Bartimée, qui parvient à
arrêter Jésus par ses cris – et réussit
aussi à vaincre la « douane des
prêtres pour aller chez le Seigneur ;
la femme hémorroïsse, qui, dans sa
timidité, s’ingénie à atteindre une



proximité intime avec le Seigneur et
qui [fait que], comme le dit
l’Évangile, lorsqu’elle a touché son
manteau, le Seigneur a senti que
‘‘sortait’’ de lui une dynamis… ; ce
sont tous des exemples de ce contact
qui allume un feu et déclenche la
dynamique : il libère la force positive
de la miséricorde. Il y a aussi la
pécheresse, dont les manifestations
excessives d’amour envers le
Seigneur, en lui lavant les pieds de
ses larmes et en les essuyant de ses
cheveux, sont pour le Seigneur un
signe qu’elle a reçu beaucoup de
miséricorde et qu’elle l’exprime par
conséquent de cette façon exagérée.
Mais la miséricorde exagère
toujours, elle est excessive ! Les gens
les plus simples, les pécheurs, les
malades, les possédés… sont
immédiatement exaltés par le
Seigneur, qui les fait passer de
l’exclusion à la pleine inclusion, de
l’éloignement à la fête. Et cela ne se
comprend pas si ce n’est en terme



d’espérance, en terme apostolique,
en terme de celui qui a reçu
miséricorde pour faire miséricorde à
son tour.

Nous pouvons conclure en priant
avec le Magnificat de la Miséricorde,
le Psaume 50 du Roi David, que nous
prions aux laudes tous les vendredis.
C’est le Magnificat d’« un cœur
contrit et humilié » qui, dans son
péché, a la grandeur de confesser le
Dieu fidèle, qui est plus grand que le
péché. Dieu est plus grand que le
péché ! En nous reportant au
moment où le fils prodigue
s’attendait à un traitement froid et
où le Père, au contraire, l’introduit
pleinement dans une fête, nous
pouvons l’imaginer priant le Psaume
50. Et le prier à deux chœurs avec
lui, nous et le fils prodigue. Nous
pouvons l’écouter dire :
‘‘Miséricorde, mon Dieu, par ta
bonté ; par ton immense compassion
efface ma faute…’’. Et nous [pouvons]



dire : ‘‘Et moi (aussi) je reconnais ma
faute, j’ai toujours mon péché devant
moi’’. Et d’une seule une voix dire :
‘‘Contre toi, Père, seulement contre
toi j’ai péché’’.

Et prions à partir de cette tension
intime qui allume la miséricorde,
cette tension entre la honte qui dit :
‘‘Détourne ta face de mon péché,
enlève toute ma faute’’ ; et cette
confiance qui dit : ‘‘Purifie-moi avec
l’hysope et je serai purifié, lave-moi :
je serai plus blanc que la neige’’.
Confiance qui devient apostolique :
‘‘Rends-moi la joie d’être sauvé, que
l’esprit généreux me soutienne et
aux pécheurs j’enseignerai tes
chemins, vers toi reviendront les
égarés’’.

Deuxième médiation : Le
réceptacle de la miséricorde

Troisième méditation : La bonne
odeur du Christ et la lumière de sa
miséricorde



pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-fr/article/mediter-la-
misericorde-avec-le-pape/ (16/01/2026)

https://opusdei.org/fr-fr/article/mediter-la-misericorde-avec-le-pape/
https://opusdei.org/fr-fr/article/mediter-la-misericorde-avec-le-pape/
https://opusdei.org/fr-fr/article/mediter-la-misericorde-avec-le-pape/

	Méditer la miséricorde avec le Pape

