
opusdei.org

Marie, Mère de
Miséricorde

Dans le Magnificat, sainte Marie
chante la miséricorde, l’amour
joyeux de Dieu qui vient rendre
le bonheur à un monde plongé
dans la tristesse. Elle est la
première Fille de la miséricorde
de Dieu ; et elle est, à la fois,
Fille et Mère du Dieu de
miséricorde : c’est pourquoi
nous l’appelons Mater
misericordiæ.

06/12/2016



Lorsque Gabriel lui apprend
l’heureuse nouvelle, l’évangélion qui,
depuis un humble village de Galilée,
va changer la vie des hommes pour
toujours[1], « Marie, la Dame au
doux nom, est en prière »[2]. Avant
de la quitter, l’ange dit à la Vierge
que le Seigneur a entendu aussi sa
cousine Elisabeth. Sainte Marie
médite quelques instants les paroles
de Gabriel : une joie, qui dilate son
âme, l’envahit peu à peu et, en même
temps, la plonge dans l’adoration du
Dieu caché, latens Deitas[3], qui
repose maintenant en son sein. Peu
après, elle part en hâte vers la
montagne : sa cousine a peut-être
besoin de son aide ; mais elle aussi, et
peut-être plus encore, a besoin de la
voir, parce qu’elle exulte de joie, et
ne sait pas avec qui elle peut
partager cet heureux secret, en
dehors de Joseph. Sainte Marie est à
ce moment-là « l’image de l’Église à
venir qui, en son sein, porte



l’espérance du monde à travers les
monts de l’Histoire »[4]

Si seule une mère peut percevoir la
joie de vivre qui palpite dans un
nouveau-né, le bonheur de la Vierge
et de sa cousine, auquel participent
leurs voisines de Ain Karim, est
encore beaucoup plus intense : Dieu
a pris l’initiative ; il a choisi la terre
fertile de leur générosité et de leur
abandon, et il a inauguré en elles
[Marie et Élisabeth] le vrai printemps
de l’Histoire. Tandis que le monde
essaie de vivre de ses joies
éphémères, la joie de Dieu éclate
silencieusement, dans ce petit coin
de Judée. Saint Luc nous raconte que,
lorsque Marie salue Élisabeth, saint
Jean-Baptiste bondit de joie dans le
sein de sa Mère. Comme le prophète
David qui dansait et bondissait
autour de l’Arche de l’Alliance, c’est
maintenant le plus grand d’« entre
ceux nés d’une femme », celui qui est
« bien plus qu’un prophète » (Mt



11,9, 11), qui tressaille à l’arrivée de
sainte Marie, la nouvelle Arche
d’Alliance. En cela aussi, le Baptiste
est précurseur du Fils de David ;
comme il le dira de lui-même,
quelques années plus tard, il est «
l’ami de l’époux,(…) qui est tout
joyeux en entendant la voix de
l’époux (Jn 3,29). Et maintenant, en
entendant la Mère de l’Époux, rempli
de l’Esprit-Saint, il est le prophète
sans paroles de la joie de l’Évangile.

Mon esprit exulte en Dieu

« Le Seigneur, ton Dieu, est en toi,
c’est lui le héros qui apporte le salut.
Il aura en toi sa joie et son allégresse,
il te renouvellera par son amour, il
dansera pour toi avec des cris de joie,
comme aux jours de fête » (So 3,
17-18). Saint Luc gardait évidemment
à l’esprit le prophète Sophonie quand
il relatait ces moments de la vie de la
Vierge. La joie, intime et débordante
à la fois, que sainte Marie a ressentie



au cours de ses journées de voyage
depuis Nazareth, et qu’elle
communique aussitôt à sainte
Élisabeth et à saint Jean, trouve
maintenant son expression dans le 
Magnificat, chant de joie et de
miséricorde[5]. « Notre Mère a
longuement médité les paroles des
saints, ces hommes et ces femmes de
l’Ancien Testament qui attendaient le
Seigneur, ainsi que les événements
auxquels ils ont été mêlés. Elle s’est
émue (…) devant le débordement de
la miséricorde de Dieu pour un
peuple si souvent ingrat. Cette
tendresse divine, constamment
renouvelée, fait jaillir ces mots de
son cœur immaculé : mon âme exalte
le Seigneur »[6].

« Exulte mon esprit en Dieu mon
Sauveur ». Sainte Marie appartient à
un peuple méditerranéen, à une
terre où l’on chante et où l’on danse :
son émotion profonde, qui vient du
fond de son âme, s’exprime par des



gestes et des exclamations. « Parfois
il ne vous suffira pas de parler, vous
ressentirez le besoin de chanter par
amour (…) vous irez par le monde, en
l’éclairant, comme de grandes
torches au feu étincelant»[7]. La joie
de Marie ne s’explique pas seulement
parce que Dieu est entré dans sa vie,
mais parce que, à travers Elle, le Fils
de Dieu s’est fait l’un de nous, « se
souvenant de sa miséricorde (…)
pour toujours ».

L’Église se reconnait dans le 
Magnificat, « le chant du Peuple de
Dieu qui chemine dans l’Histoire »[8],
et c’est pourquoi elle en fait mémoire
chaque jour à l’office des Vêpres. La
joie chantée par sainte Marie n’est ni
étriquée ni individuelle : elle chante
la joie de l’humanité tout entière ;
une joie qui vient de l’espérance en «
Dieu mon Sauveur ». L’Église sait que
Dieu est plus fort que le mal. « La
faiblesse de Dieu est plus forte que
l’homme » (Co 1,25) : la force des «



puissants » et des « superbes », qui
font la guerre à ceux qui observent
les commandements de Dieu et
gardent le témoignage pour Jésus
» (Ap 12,17), et qui menacent
d’éliminer l’Amour de Dieu, n’est
autre que force extérieure, bruit,
vanité : « comme la paille balayée
par le vent » (Ps 1,4).

« Notre tristesse infinie ne peut être
guérie que par un amour infini
»[9] :la miséricorde, c’est l’amour
joyeux de Dieu qui vient à la
rencontre d’un monde plongé dans la
tristesse, une « vallée de larmes
»[10]. Dieu « tel un époux, parait hors
de sa tente, il s’élance en conquérant
joyeux, il s’en va jusqu’où le ciel
s’achève » (Ps 19[18],7) : il vient avec
sa tendresse, avec son pardon, avec
sa compréhension…Il vient surtout
avec la joie de l’Esprit Saint, charité
incréée, qui est la source continue de
sa miséricorde, parce que ce n’est
que dans la joie que l’on puise des



forces pour pardonner sans réserves
et sans limites. Cette joie de Dieu est
aussi l’horizon de sa miséricorde,
parce qu’il nous a créés pour Lui ; il
veut nous sauver de la tristesse du
péché pour nous donner un bonheur
que personne ne pourra nous
enlever[11].

Dieu a confié cette joie à son Église,
et personne ne peut la lui enlever, «
malgré les malgrés »[12]. C’est
pourquoi elle chante avec Marie : «
tous les âges me diront bienheureuse
». Toutes les générations humaines
finissent par trouver dans l’Église
une Mère qui, à travers les crises et
les tragédies de l’Histoire, et même
dans la souffrance que lui infligent
ses enfants ou les étrangers qui la
maltraitent ou la méprisent, déborde
du joyeux salut de Dieu, et offre
inlassablement à tous sa miséricorde.
Comme Marie, dans son Magnificat,
l’Église survole en quelque sorte
l’Histoire[13] ; Elle garde la joie de la



Résurrection et devine, parmi tant de
souffrances et de misères, tant de
sainteté cachée et féconde : la
miséricorde de Dieu qui « s’étend
d’âge en âge sur ceux qui le craignent
».

Les pauvres de Dieu

Le Magnificat est imprégné de la
spiritualité des anawim bibliques,
c'est-à-dire, de ces fidèles qui se
reconnaissaient "pauvres" non
seulement en vertu de leur
détachement de toute idolâtrie de la
richesse et du pouvoir, mais
également en vertu de l’humilité
profonde de leur cœur, (…) ouvert à
l’irruption de la grâce divine
salvatrice »[14]. Sainte Marie, et nous
avec elle, ne chante pas sa propre
grandeur : elle chante sa petitesse – «
l’humilité de sa servante » –, et les «
grandes choses » que Dieu a faites en
Elle. « Magnificat anima mea
Dominum » : toutes les générations et



toutes les cultures ont mis et
continueront à mettre en musique
ces paroles qui pourraient être
traduites ainsi : « Que Dieu est
grand ! Comme il fait bien toutes
choses ! ». L’enthousiasme de Marie à
Ain Karim vibrera, trente ans plus
tard, sur les lèvres de son Fils, au
moment où la joie de Jésus s’exprime
peut-être le plus clairement dans
l’Évangile. Il est beau d’observer que
les notes de sa joie sont les mêmes
que dans le Magnificat de sa Mère : «
À ce moment, Jésus exulta de joie
sous l’action de l’Esprit Saint, et il
dit : " Père, Seigneur du ciel et de la
terre, je proclame ta louange : ce que
tu as caché aux sages et aux savants,
tu l’as révélé aux tout-petits » (Lc
10,21)[15]. Cette prédilection de Dieu
pour ce qui est petit renferme un
profond mystère. Dieu se sent
"désarmé" devant les simples ; leur
langage, visiblement naïf et innocent,
« renverse les puissants de leur trône
». La miséricorde nous montre le vrai



visage de Dieu et le « pouvoir de son
bras », qui est toujours victorieux. «
Ta splendeur est chantée par la
bouche des enfants, des nourrissons,
rempart que tu opposes à
l’adversaire, où l’ennemi se brise en
sa révolte » (Ps 8,3).

Quand Jean envoie ses disciples
demander à Jésus s’il est "celui qui
doit venir" (Mt 11,3), le Seigneur
détaille, en utilisant les paroles du
prophète Isaïe[16], les signes de la
présence de Dieu au milieu de son
peuple, parmi lesquels brille celui-ci :
« L’Évangile est annoncé aux pauvres
» (Lc 7,22). Les pauvres, dans la Bible,
sont ceux qui attendaient la visite de
Dieu. Zacharie était un pauvre et
c’est pourquoi il sut que « la
miséricorde du cœur de notre Dieu »
ferait qu’il nous visiterait « d’en haut,
tel un Soleil levant » (Lc 1,78) ;
Siméon était pauvre, et c’est
pourquoi ses yeux ont vu le salut[17].



Cette pauvreté n’est pas misère de
l’âme ni étroitesse du regard ; elle ne
signifie pas non plus inculture : les
mages de Bethléem, qui
appartenaient sûrement à l’élite
intellectuelle de leurs pays, étaient «
pauvres en esprit » (Mt 5,3) ; leur
attitude contraste avec la suffisance
des scribes, l’avidité d’Hérode et la
curiosité éphémère de Jérusalem où,
une fois passée l’excitation causée
par l’arrivée des Mages et leur
question au sujet du roi qui devait
naitre, tout le monde cessa de s’y
intéresser. Ces savants avaient la
simplicité des bergers de Bethléem ;
ils avaient un cœur pour
comprendre, des yeux pour voir, des
oreilles pour entendre[18], et c’est
pourquoi ils purent être comptés
parmi les premiers à l’adorer.

« Il s’est penché sur son humble
servante (…). Sa miséricorde s’étend
d’âge en âge sur ceux qui le craignent
». Le regard miséricordieux de Dieu



se pose sur ceux qui sont capables de
l’accueillir, parce qu’ils
reconnaissent avec le psalmiste : « Je
suis pauvre et malheureux, mais le
Seigneur pense à moi » (Ps 40[39],18).
Dieu "a besoin" de notre pauvreté
pour entrer dans notre âme : « Jésus
n’a que faire de l’astuce calculatrice,
de la cruauté des cœurs froids, de la
beauté qui brille, mais n’est
qu’apparence. Notre Seigneur aime
la joie d’un cœur jeune, la démarche
simple, la voix bien posée, le regard
limpide, l’oreille attentive à sa parole
affectueuse. C’est ainsi qu’il règne
dans l’âme »[19].

Fille et Mère de la miséricorde

Sainte Marie est Fille de Dieu et Mère
de Dieu : genuisti qui te fecit[20] ; elle
engendra Celui qui l’avait créée, et
qui l’avait rachetée, certes d’une
manière spéciale qui la distingue du
reste du genre humain : « Marie
reçut, dès sa conception, la



bénédiction du Seigneur et la
miséricorde de Dieu, son Sauveur
»[21]. C’est pourquoi elle est la
première Fille de la miséricorde de
Dieu. Et en même temps que Fille,
elle est Mère du Dieu de
miséricorde : c’est pourquoi nous
l’appelons Mater misericordiæ, Mère
de miséricorde. « Adressons-lui
l’antique et toujours nouvelle prière
du Salve Regina, pour qu’elle ne se
lasse jamais de poser sur nous son
regard miséricordieux et nous rende
dignes de contempler le visage de la
miséricorde, son Fils Jésus »[22].
Saint José Maria nous apprend que «
c’est toujours par Marie que l’on va
et que l’on "revient " à Jésus »[23].

Notre Mère fait fondre l’orgueil de
nos cœurs et nous aide à devenir
petits, pour que Dieu pose les yeux
sur notre humilité et que Jésus naisse
en nous. Allons vers Elle, avec la
confiance d’un enfant et beaucoup de
petits gestes de tendresse ; l’un



d’entre eux, que conseillait saint José
Maria aux fidèles de l’Opus Dei, était
d’embrasser le chapelet avant de
réciter le Psaume 2, le mardi.

Toutes les générations l’ont appelée
et « l’appelleront bienheureuse »
parce que « l’amour apporte la joie,
mais c’est une joie dont les racines
sont en forme de croix »[24] : Sainte
Marie souffrit, avec son Fils, au
Calvaire, « la dramatique rencontre
entre le péché du monde et la
miséricorde divine »[25]. La Piéta,
nom attribué à la scène de la Vierge
avec son Fils mort dans ses bras,
exprime intensément cette
participation intime de notre Mère à
la miséricorde de Dieu. « Piéta »
traduit exactement l’hébreu hesed,
un des concepts avec lesquels la
Bible exprime la miséricorde de
Dieu. Sur la croix, méprisé par les
hommes, Dieu protège plus que
jamais « Israël son serviteur, se
souvenant de son amour ». Quand les



hommes oublient les miséricordes du
Seigneur, Dieu les amplifie à
l’extrême : « Femme, voici ton fils (…)
Voici ta mère » (Jn 19, 26-27). Ces
mots que le Seigneur a dit du haut de
la Croix à sa Mère et à chacun de
nous[26], manifestent « le mystère
d’une mission salvifique spéciale.
Jésus nous laissait sa mère pour être
notre mère. Ce n’est qu’après avoir
fait cela que Jésus sut qu’il pouvait
dire « tout est accompli » (Jn 19,28)
»[27]. Nous nous mettons sous sa
protection, pour qu’Elle nous rende
miséricordieux comme le Père : « Elle
dilatera notre cœur et fera naitre au
plus profond de nous la miséricorde
»[28].

D’après Carlos Ayxela

[1] Cf. Lc 1,26-38.



[2] Saint Josémaria,Saint Rosaire, 1er

mystère joyeux.

[3] Cf. HymneAdoro te devote.

[4] Benoit XVI, Enc. Spe salvi (30-
XI-2007), 50.

[5] Cf. Lc 1, 46-55.

[6] Saint Josémaria, Amis de Dieu,
241.

[7] Saint Josémaria, Lettre11-
III-1940,30

[8] François, Homélie, 15-VIII-2013

[9] François, Ex. Ap. Evangelii
gaudium (24-XI-2013), 265

[10] Antienne Salve Regina

[11] Cf. Jn 16, 22

[12] Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, 131



[13] Dans le texte original en grec, le 
Magnificat « a sept verbes en aoriste,
qui indiquent autant d’actions que le
Seigneur réalise de façon
permanente dans l’histoire : " Fait
des merveilles… ; disperse les
superbes… ; renverse les puissants de
leur trône… ; élève les humbles… ;
comble de biens les affamés… ;
renvoie les riches les mains vides… ;
relève Israël " » (Benoit XVI, 
Audience, 15-II-2006)

[14] Benoit XVI, Audience, 15-II-2016

[15] Cf. Mt 11, 25-27

[16] Cf. Is 42, 7.18; 61,1; Lc 7, 19-20; 
Mt 11, 2-3.

[17] Cf. Lc 2, 30

[18] Cf. Dt 29,3

[19] Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, 181



[20] Missel Romain, Commun de la
Vierge Marie, Antienne d’ouverture

[21] Liturgie des heures, 8 décembre, 
Officium lectionis, Antienne

[22] François, Bulle Misericordiæ
Vultus (11-IV-2015), 24

[23] Saint Josémaria, Chemin, 495

[24] Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, 43.

[25] François, Evangelii gaudium, 285

[26] Cf. Saint Jean-Paul II, Enc. 
Ecclesia de Eucharistia (17-IV-2003),
57

[27] François, Evangelii gaudium, 285

[28] Saint Josémaria, " El
compromiso de la verdad" (9-V-1974),
dans Josemaría Escrivá y la
Universidad, Pamplona : Eunsa, 1993,
109



pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-fr/article/marie-mere-de-
misericorde/ (12/01/2026)

https://opusdei.org/fr-fr/article/marie-mere-de-misericorde/
https://opusdei.org/fr-fr/article/marie-mere-de-misericorde/
https://opusdei.org/fr-fr/article/marie-mere-de-misericorde/

	Marie, Mère de Miséricorde

