
opusdei.org

Maître en bonne
humeur

José Luis Soria, médecin, il fut
ordonné prêtre en 1956, depuis
lors et jusqu’au dernier jour de
la vie sur terre de saint
Josémaria, il vécut à ses côtés. Á
mon avis, cette attitude
optimiste et souriante face à la
vie qu'il y avait c’était une
conséquence de son
tempérament, renforcée par la
conscience sincère et radicale
qu’il avait de sa filiation divine.

09/12/2009



Interview avec don José Luis Soria

L’abbé José Luis Soria, fit la
connaissance de saint Josémaria en
1953. Jeune médecin, il fut ordonné
prêtre en 1956, depuis lors et jusqu’au
dernier jour de la vie sur terre de
saint Josémaria, il vécut à ses côtés.
Aujourd’hui il exerce son ministère
sacerdotal au Canada.

Vous pensez que l’un des traits les
plus caractéristiques de la
personnalité de saint Josémaria est
sa bonne humeur et vous avez
même écrit un ouvrage intitulé 
Maître en bonne humeur.
Comment perceviez-vous cette
note de son caractère ?

En effet, dans mon livre, je parle de
ce qui, à mon avis, fut l’une des
caractéristiques de la personnalité de
saint Josémaria. D’un côté, il y avait
cette attitude optimiste et souriante
face à la vie qui faisait que sa
compagnie fût si attrayante et



positive. C’était une conséquence de
son tempérament, renforcée par la
conscience sincère et radicale qu’il
avait de sa filiation divine.

Par ailleurs, la promptitude avec
laquelle il s’adressait à ses
interlocuteurs, avec une plaisanterie
ou un gentil mot d’esprit, dénote
aussi un sens de l’humour très
développé et particulier qui va au-
delà de la joie pure et simple. C’est
un peu ce que les anglais appellent
wit, à savoir la capacité de percevoir
rapidement ce qui est incongru,
ambigu ou indélicat, pour réagir avec
une phrase ou un geste inattendu ou
amusant. Saint Josémaria était passé
maître aussi dans cet art-là. Dès qu’il
était dans un climat familial,
détendu, il faisait facilement sourire
ou franchement rire avec ses
réparties pleines d’un humour
intelligent et affectueux.



Cependant, saint Josémaria avait
une forte personnalité, un
caractère bien trempé, et disait
tout avec beaucoup de netteté. Ceci
devait, sans doute, créer des
situations plus ou moins tendues.
Comment faisait-il lorsqu’il devait
corriger quelqu’un?

C’est vrai. Il avait un caractère
trempé et un tempérament tout à fait
aragonais. Il disait souvent que
c’était l’une des raisons pour
lesquelles Dieu l’avait choisi pour
être le fondateur de l’Opus Dei, étant
donné les obstacles en tout genre
qu’il allait trouver pour faire aller
l’Œuvre de l’avant. Il pouvait
provoquer parfois des situations plus
ou moins tendues, surtout lorsque les
personnes ne le connaissaient pas
bien ou avaient un tempérament
timoré. Toute correction fait mal,
parce que notre amour propre se
sent toujours blessé. Cependant, en
vingt-deux ans, je n’ai en tête qu’une



seule fois où saint Josémaria m’ait
corrigé sans motif. Dès qu’il s’en est
rendu compte, il m’a demandé
pardon et m’a montré son affection
habituelle avec des gestes concrets.

Je dirais que les corrections qu’il
faisait étaient tout de suite
accompagnées d’un détail spécial de
son affection, qui pouvait sembler
insignifiant à un regard non averti.
Je pense, par exemple, à ce qu’il
faisait habituellement pour l’un
d’entre nous si, au courant de la
matinée, dans son travail avec lui, il
avait été repris. Alors, quand saint
Josémaria arrivait à la réunion du
café, il était tout souriant et montrait
un bonbon, un seul, entre le pouce et
l’index de sa main droite. Dès que
nous le voyions ce faire, nous savions
que le destinataire de cette sucrerie
avait été ensemoncé ce matin-là. La
remise était accompagnée de l’une de
ses épithètes affectueuses avec



lesquelles il nous interpellait : tiens,
chenapan ! tiens, voyou !

Était-il agréable de vivre près de
lui? On peut se dire parfois qu’il
n’est pas facile de vivre près d’un
saint. Qu’en pensez-vous ?

Saint Josémaria reprenait cette idée-
là avec des mots différents lorsqu’en
parlant de lui, il nous disait qu’il
nous fallait faire démentir le dicton
“pour supporter un saint, il en faut
deux”.

J’ai toujours interprété cela dans ce
sens qu’il doit être très dur de vivre
près de quelqu’un qui se croit saint.
En effet, il se pourrait alors que ce
qui n’est qu’une manie, ou un avis
personnel devienne un dogme de foi.
Ce n’était pas le cas de saint
Josémaria pour deux raisons
essentielles. Tout d’abord, parce que
sa sainteté, et donc son humilité et sa
charité, étaient vraies. Le magistère
de l’Église est désormais le témoin



suprême et définitif de ce fait alors
que quant à lui, saint Josémaria se
définissait comme un pécheur qui
aime Jésus-Christ. Et deuxièmement,
parce qu’il exerçait son grand amour
de la liberté personnelle, sans dictats,
en rectifiant dès qu’il voyait qu’il
s’était trompé et en défendant
ardemment la liberté de chacun de
nous, dans l’Œuvre.

De fait, la bonne humeur n’est pas
seulement compatible avec la charité
mais elle peut être aussi l’une de ses
formes les plus délicates. Parmi les
charismes que Dieu accorda au
fondateur de l’Opus Dei, il y en a un
qui peut presque passer inaperçu
aux yeux de ceux qui ne l’ont pas
connu: il approchait les gens de Dieu
sur le plan incliné de sa bonne
humeur. C’est en Chemin qu’il
écrivit : la vraie vertu n’est ni triste ni
antipathique, mais aimablement
joyeuse et c’est ce qu’il s’appliqua
toujours à vivre. Aussi, avait-on un



réel plaisir à le côtoyer bien qu’à
certains moments, sa fatigue ou sa
maladie aient pu se faire sentir dans
la vie en famille. Cela pouvait être
dur, mais nous savions tous que ce
n’étaient que des écueils isolés dans
un immense océan d’amour, de paix
et de joie.

Comment réagissait-t-il devant des
événements objectivement
fâcheux : des calomnies, le
manque de fidélité à Jésus-Christ,
une maladie grave, la mort d’un
être cher?

J’ai toujours vu qu’il réagissait avec
un grand sens surnaturel, en homme
de cœur et avec une foi authentique.
Selon la nature de la contradiction, il
pouvait s’attrister si l’événement
découlait d’un manque de fidélité au
Christ, s’il s’agissait d’une calomnie
ou d’un manque de générosité
envers Dieu. Mais il s’appliquait à
lui-même la formule qu’il nous



conseillait toujours de reprendre :
prier, se taire, sourire, pardonner.

J’ai en tête sa souffrance, et en même
temps, sa paix lorsqu’il connut le
diagnostic médical de la maladie de
l’abbé José Maria Hernandez
Garnica, l’un des trois premiers
prêtres de l’œuvre, qui en est décédé
par la suite. Il me demanda de lui
expliquer ce que voulait dire
exactement ce langage médical
technique. Nous étions seuls dans la
pièce et lorsque j’ai commencé à lui
expliquer que le diagnostic était
grave et le pronostic médical très
réservé, saint Josémaria a éclaté en
sanglots. Lorsque je finis cette
lecture, il me dit : mon fils, excuse-
moi, je t’ai donné un mauvais
exemple, mais tu as pu voir aussi que
le Père a du cœur.

Puis il a dit très lentement, comme en
la savourant, la prière qu’il avait
reprise en Chemin, n. 691: "Que la



juste, que l'aimable Volonté de Dieu
soit faite, accomplie, louée et
éternellement exaltée par-dessus
toutes choses. — Amen. — Amen."

Et qu’en était-il face aux petites
choses de la vie quotidienne qui
sont souvent pénibles ou
gênantes ?

À ce niveau-là, d’après mon
expérience, normalement ces choses
n’avaient pas l’air de le toucher, s’il
s’agissait de petits faits matériels, des
pannes mécaniques, des coupures de
courant, des ennuis de santé
personnels, etc. Je crois que ce soi-
disant manque de réaction
apparente était en réalité le résultat
d’un processus surnaturel composé,
entre autres, de l’acceptation de la
volonté de Dieu, de la force d’âme
devant les incommodités et du
détachement de tout confort
personnel. Il était conscient de se
trouver devant une mortification



passive et l’acceptait de bon gré, dans
ce désir de sanctifier les petites
choses ordinaires qui est si
spécifique de la spiritualité de l’Opus
Dei.

Mais ce n’était plus pareil si dans la
contradiction il y avait un élément
humain découlant d’un manque de
responsabilité, d’une négligence ou
de la paresse, etc. La plupart des fois,
il réagissait, énergiquement le cas
échéant, pour corriger et aider ainsi
la personne concernée. Mais il ne
réagissait pas comme ça parce qu’il
en avait été personnellement affecté,
mais parce que cela impliquait
probablement une offense au
Seigneur ou, pour le moins, un
manque d’amour de Dieu.

Qu’aimeriez-vous transmettre de
cette expérience dans l’Opus Dei à
ceux qui sont arrivés après?

J’aimerais leur dire de bien réaliser
l’insistance avec laquelle saint



Josémaria nous exhortait à accomplir
les normes de piété du plan de vie
spirituelle des fidèles de la
prélature : accomplissez-moi les
Normes(1), disait-il sans relâche. Or,
il ne faut pas, comme l’enseignait
aussi don Alvaro del Portillo, son
successeur immédiat à la tête de
l’Opus Dei, que ce soit un simple
accomplissement. En jouant sur les
mots, don Alvaro expliquait que «
l’accomplissement » ne devait pas
être un « j’accomplis et je mens ». Je
m’exécute comme s’il s’agissait de
tâches à faire, à toutes les faire très
exactement et quantitativement,
mais sans m’attacher à veiller à en
améliorer la qualité. Saint Josémaria
disait que chaque Norme doit être
une véritable rencontre avec Jésus-
Christ, c’est-à-dire, non pas un acte
de piété tout simple que l’on s’est
imposé de faire, comme si on se
débarrassait d’une tâche pour
pouvoir vaquer à d’autres
occupations.



Je l’ai expérimenté moi-même, il faut
découvrir la valeur sanctificatrice de
chaque Norme, les faire avec fidélité
et un grand amour de Dieu, avec le
plus de soin possible. Je dirais à tous
de les faire de sorte que leur niveau
de présence de Dieu augmente après
avoir accompli une Norme. Ainsi, et
seulement ainsi, ils arriveront à être
des âmes contemplatives au milieu
du monde, comme le fut saint
Josémaria.

(1) Normes de piété que pratiquent
les fidèles de l’Opus Dei qui visent à
mieux connaître Jésus-Christ, à le
fréquenter plus assidûment, à
l’aimer davantage. Il y a, entre
autres, la participation à la Sainte
Messe, la Communion, la réception
fréquente du sacrement de
Pénitence, la lecture de la Sainte
Écriture et d’autres textes spirituels,
la récitation du chapelet, des temps
réservés à l’oraison, etc.



pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-fr/article/maitre-en-
bonne-humeur/ (07/01/2026)

https://opusdei.org/fr-fr/article/maitre-en-bonne-humeur/
https://opusdei.org/fr-fr/article/maitre-en-bonne-humeur/
https://opusdei.org/fr-fr/article/maitre-en-bonne-humeur/

	Maître en bonne humeur

