
opusdei.org

eBook - lettre
"Samaritanus
Bonus" sur le soin
des personnes dans
des phases critiques
et terminales de la
vie

Le Vatican demande une
clarification du malentendu
culturel à l'origine de
l'euthanasie et du suicide
assisté, c'est-à-dire le concept de
"mort digne", et celui d’une
supposée "compassion". Elle le
fait dans ce nouveau document
intitulé "Le bon samaritain" et



publié par la Congrégation pour
la Doctrine de la Foi. 

27/09/2020

Télécharger au format :

.PDF : eBook - lettre "Samaritanus
Bonus"

.MOBI : eBook - lettre "Samaritanus
Bonus"

.EPUB : eBook - lettre "Samaritanus
Bonus"

source : vatican.va

LETTRE

SAMARITANUS BONUS

https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Lettre%20Samaritanus%20Bonus%20sur%20le%20soin%20des%20personnes20201114-135135.pdf
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Lettre%20Samaritanus%20Bonus%20sur%20le%20soin%20des%20personnes20201114-135135.pdf
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Lettre%20Samaritanus%20Bonus%20sur%20le%20soin%20des%20personnes20201114-135209.mobi
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Lettre%20Samaritanus%20Bonus%20sur%20le%20soin%20des%20personnes20201114-135209.mobi
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Lettre%20Samaritanus%20Bonus%20sur%20le%20soin%20des%20personnes20201114-135229.epub
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Lettre%20Samaritanus%20Bonus%20sur%20le%20soin%20des%20personnes20201114-135229.epub
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html


sur le soin des personnes en
phases critiques et terminales de
la vie

Table des matières

Introduction

I. Prendre soin du prochain

II. L’expérience vivante du Christ
souffrant et l’annonce de
l'espérance

III. Le “cœur qui voit” du
Samaritain : la vie humaine est un
don sacré et inviolable

IV. Les obstacles culturels qui
obscurcissent la valeur sacrée de
toute vie humaine

V. L’enseignement du Magistère



1. L’interdiction de l'euthanasie et du
suicide assisté

2. L’obligation morale d’exclure
l’acharnement thérapeutique

3. Les soins de base : le devoir
d’alimentation et d'hydratation

4. Les soins palliatifs

5. Le rôle de la famille et les maisons
de soins palliatifs

6. L’accompagnement et les soins
prénataux et pédiatriques

7. Thérapies analgésiques et
suppression de la conscience

8. L’état végétatif et l’état de
conscience minimale

9. L’objection de conscience de la
part des personnels de santé et des
établissements de santé catholiques

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#Les_soins_palliatifs


10. L’accompagnement pastoral et le
soutien des sacrements

11. Le discernement pastoral à
l'égard de ceux qui demandent
l'euthanasie ou le suicide assisté

12. La réforme du système éducatif
et de la formation des personnels de
santé

Conclusion

Introduction

Le Bon Samaritain qui quitte son
chemin pour venir au secours de
l’homme souffrant (cf. Lc 10, 30-37)
est l'image de Jésus-Christ qui
rencontre l'homme ayant besoin de
salut et qui soigne ses blessures et ses
douleurs avec « l'huile de la
consolation et le vin de l'espérance ».
[1] Il est le médecin des âmes et des

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftn1


corps et « le témoin fidèle » (Ap 3, 14)
de la présence salvatrice de Dieu
dans le monde. Mais comment ce
message peut-il être concrétisé
aujourd'hui ? Comment le traduire
en une capacité d'accompagner la
personne malade dans les phases
terminales de la vie, de manière à
l'assister tout en respectant et en
promouvant toujours sa dignité
humaine inaliénable, son appel à la
sainteté et, par conséquent, la valeur
suprême de son existence même ?

Le développement extraordinaire et
progressif des technologies
biomédicales a augmenté de façon
exponentielle les capacités cliniques
de la médecine en matière de
diagnostic, de thérapie et de soin aux
patients. L'Église regarde avec
espérance la recherche scientifique
et technologique et y voit une
occasion favorable de servir le bien
intégral de la vie et la dignité de tout
être humain. [2] Cependant, ces

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftn2


progrès de la technologie médicale,
bien que précieux, ne sont pas en
eux-mêmes décisifs pour qualifier le
sens propre et la valeur de la vie
humaine. En effet, tout progrès dans
les compétences des personnels de
santé nécessite une capacité de
discernement moral à la fois
croissante et empreinte de sagesse 
[3] pour éviter une utilisation
disproportionnée et déshumanisante
des technologies, en particulier dans
les phases critiques ou terminales de
la vie humaine.

En outre, la gestion organisationnelle
ainsi que l'articulation et la
complexité élevées des systèmes de
santé contemporains peuvent
réduire la relation de confiance entre
le médecin et le patient à une
relation purement technique et
contractuelle. Un tel risque pèse
lourdement sur les pays où sont
adoptées des lois légitimant les
formes de suicide assisté et

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftn3


d'euthanasie volontaire des patients
les plus vulnérables. Elles nient les
limites éthiques et juridiques de
l'autodétermination de la personne
malade, obscurcissant de manière
inquiétante la valeur de la vie
humaine dans la maladie, le sens de
la souffrance et la signification du
temps qui précède la mort. La
douleur et la mort, en effet, ne
peuvent être les critères ultimes qui
mesurent la dignité humaine,
laquelle est propre à chaque
personne, du simple fait qu'elle est
un “être humain”.

Face à de tels défis, capables de
remettre en cause notre façon de
penser la médecine, le sens du soin à
la personne malade et la
responsabilité sociale envers les plus
vulnérables, le présent document
vise à éclairer les pasteurs et les
fidèles dans leurs préoccupations et
leurs doutes sur l’assistance
médicale, spirituelle et pastorale due



aux malades dans les phases
critiques et terminales de la vie. Tous
sont appelés à rendre témoignage
aux côtés des malades et à devenir
des “communautés de guérison”, afin
que le désir de Jésus que tous soient
une seule chair, à commencer par les
plus faibles et les plus vulnérables, se
réalise concrètement. [4] Partout, en
effet, on perçoit le besoin d'une
clarification morale et d'une
orientation pratique sur la manière
d'aider ces personnes, car « une unité
de doctrine et de pratique est
nécessaire » [5]quant à une question
aussi délicate, qui concerne les
patients les plus faibles dans les
étapes les plus délicates et les plus
décisives de la vie d'une personne.

Diverses Conférences Épiscopales
dans le monde ont publié des
documents et des lettres pastorales,
par lesquels elles ont cherché à
répondre aux défis posés par le
suicide assisté et l'euthanasie

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftn4
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftn5


volontaire – légitimés par certaines
réglementations nationales – en
particulier pour les personnes qui
travaillent ou sont hospitalisées dans
les hôpitaux, y compris les hôpitaux
catholiques. Mais l'assistance
spirituelle et les doutes qui se font
jour, dans certaines circonstances ou
contextes particuliers, sur la
célébration des sacrements pour
ceux qui souhaitent mettre fin à leur
vie, exigent aujourd'hui une
intervention plus claire et plus
précise de la part de l'Église afin de :

‒ réaffirmer le message de l'Évangile
et ses expressions comme
fondements doctrinaux proposés par
le Magistère, en rappelant la mission
de ceux qui sont en contact avec les
malades dans les phases critiques et
terminales (membres de la famille ou
tuteurs légaux, aumôniers
d'hôpitaux, ministres extraordinaires
de l'Eucharistie et agents pastoraux,
bénévoles d'hôpitaux et personnel de



santé) ainsi que des malades eux-
mêmes ;

‒ fournir des orientations pastorales
précises et concrètes pour qu'au
niveau local ces situations complexes
puissent être affrontées et gérées
afin de favoriser la rencontre
personnelle du patient avec l'Amour
miséricordieux de Dieu.

I. Prendre soin du prochain

Il est difficile de reconnaître la
valeur profonde de la vie humaine
lorsque, malgré tous les efforts
déployés, elle continue à nous
apparaître dans sa faiblesse et sa
fragilité. La souffrance, loin d'être
éloignée de l'horizon existentiel de la
personne, continue à alimenter une
question sans fin sur le sens de la vie.
[6]La solution à cette question
dramatique ne pourra jamais être
fournie uniquement à la lumière de
la pensée humaine, car la souffrance
contient la grandeur d'un mystère

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftn6


spécifique que seule la Révélation de
Dieu peut dévoiler.[7] En particulier,
à chaque agent de santé est confiée la
mission de protéger fidèlement la vie
humaine jusqu'à son achèvement
naturel, [8] à travers un parcours
d'assistance capable de redonner à
chaque patient le sens profond de
son existence, lorsqu'elle est
marquée par la souffrance et la
maladie. C'est pourquoi il semble
nécessaire de partir d'une réflexion
approfondie sur la signification
propre des soins, afin de comprendre
la signification de la mission
spécifique confiée par Dieu à chaque
personne, agent de santé ou de
pastorale, ainsi qu'au malade lui-
même et à sa famille.

L'expérience des soins médicaux part
de cette condition humaine, marquée
par la finitude et la limite, qui est la
vulnérabilité. Par rapport à la
personne, elle s'inscrit dans la
fragilité de notre être, à la fois

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftn7
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftn8


“corps”, matériellement et
temporellement fini, et “âme”, désir
d'infini et vers une destination
éternelle. Le fait que nous soyons des
créatures “finies” et en même temps
destinées à l'éternité révèle tant
notre dépendance à l'égard des biens
matériels et de l'aide mutuelle des
hommes que notre lien original et
profond avec Dieu. Cette
vulnérabilité fonde l’éthique des
soins, en particulier dans le domaine
médical, comprise comme une
sollicitude, une attention, un partage
et une responsabilité envers les
femmes et les hommes qui nous sont
confiés parce qu'ils ont besoin
d’assistance physique et spirituelle.

En particulier, la relation de soin
révèle un principe de justice, dans sa
double dimension de promotion de la
vie humaine ( suum cuique tribuere)
et de non-préjudice envers la
personne ( alterum non laedere) : le
même principe que Jésus transforme



en règle d'or positive « Tout ce que
vous voudriez que les autres fassent
pour vous, faites-le pour eux, vous
aussi » ( Mt 7, 12). Cette règle trouve
un écho dans l'aphorisme primum
non nocere de l'éthique médicale
traditionnelle.

Le soin de la vie est donc la première
responsabilité que le médecin
expérimente lors de la rencontre
avec le patient. Il n'est pas réductible
à la capacité de guérir la personne
malade, car son horizon
anthropologique et moral est plus
large : même lorsque la guérison est
impossible ou improbable,
l’accompagnement en soins
infirmiers (soins des fonctions
physiologiques essentielles du corps),
psychologiques et spirituels est un
devoir incontournable, car le
contraire constituerait un abandon
inhumain du malade. En effet la
médecine, qui fait appel à de
nombreuses sciences, possède



également une dimension
importante d'“art thérapeutique” qui
implique une relation étroite entre le
patient, les personnels de santé, les
membres de la famille et ceux des
diverses communautés auxquelles le
malade appartient : l'art
thérapeutique, les actes cliniques et le
soin sont indissociablement liés dans
la pratique médicale, en particulier
dans les phases critiques et
terminales de la vie.

Le Bon Samaritain, en effet, « non
seulement se fait proche, mais il
prend en charge cet homme qu’il voit
à moitié mort sur le bord de la route
». [9]Il dépense pour lui non
seulement l'argent qu'il a, mais aussi
l'argent qu'il n'a pas et espère gagner
à Jéricho, en promettant qu'il paiera
à son retour. Ainsi, le Christ nous
invite à mettre notre confiance en sa
grâce invisible et nous pousse à une
générosité fondée sur la charité
surnaturelle, en s’identifiant à

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftn9


chaque malade : « Chaque fois que
vous l’avez fait à l’un de ces plus
petits de mes frères, c’est à moi que
vous l’avez fait » ( Mt 25, 40).
L'affirmation de Jésus est une vérité
morale de portée universelle : « il
s'agit de “prendre soin” de toute la vie
et de la vie de tous »,[10]pour révéler
l'Amour originel et inconditionnel de
Dieu, source du sens de toute vie.

À cette fin, notamment dans les
hôpitaux et les établissements de
soins inspirés par les valeurs
chrétiennes, il est plus que jamais
nécessaire de faire un effort, même
spirituel, pour laisser place à une
relation fondée sur la
reconnaissance de la fragilité et de la 
vulnérabilité de la personne malade.
La faiblesse, en effet, nous rappelle
notre dépendance à l'égard de Dieu
et nous invite à répondre avec le
respect dû au prochain. De là naît la
responsabilité morale, liée à la
conscience de toute personne qui

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftn10


prend soin du malade (médecin,
infirmier, membre de la famille,
bénévole, pasteur) d'être en présence
d’un bien fondamental et inaliénable
– la personne humaine – qui impose
de ne pas pouvoir dépasser la limite
dans laquelle le respect de soi et des
autres se situe, c'est-à-dire l'accueil,
la protection et la promotion de la
vie humaine jusqu'à la survenue
naturelle de la mort. Il s'agit, en ce
sens, d'avoir un regard contemplatif,
[11] qui sait saisir dans sa propre
existence et celle des autres un
prodige unique et irremplaçable,
reçu et accueilli comme un don. C'est
le regard de celui qui ne prétend pas
prendre possession de la réalité de la
vie, mais sait l'accueillir telle qu'elle
est, avec ses efforts et ses
souffrances, en essayant de
reconnaître dans la maladie un sens
à partir duquel il se laisse interroger
et “guider”, avec la confiance de qui
s'abandonne au Seigneur de la vie,
qui s’y manifeste.

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftn11


Assurément, la médecine doit
accepter la limite de la mort comme
faisant partie de la condition
humaine. Il arrive un moment où il
suffit de reconnaître l'impossibilité
d'intervenir avec des thérapies
spécifiques sur une maladie qui se
présente comme mortelle à bref
délai. C'est un fait dramatique, qui
doit être communiqué au malade
avec une grande humanité et aussi
avec une ouverture confiante à la
perspective surnaturelle, conscient
de l'angoisse que la mort génère,
surtout dans une culture qui la
cache. En effet, on ne peut pas
considérer la vie physique comme
une chose à préserver à tout prix – ce
qui est impossible –, mais comme
une chose à vivre en parvenant à une
libre acceptation du sens de
l'existence corporelle : « ce n'est
qu'en référence à la personne
humaine dans sa “totalité unifiée”,
c'est-à-dire “une âme qui s'exprime
dans un corps et un corps animé par



un esprit immortel”, que l'on peut
déchiffrer le sens spécifiquement
humain du corps ». [12]

Reconnaître l'impossibilité de guérir
dans la perspective de la mort
prochaine ne signifie cependant pas
la fin de l'action médicale et
infirmière. Exercer une
responsabilité envers le malade, c'est
veiller à ce qu'il soit soigné jusqu'au
bout : « guérir si possible, toujours
prendre soin (to cure if possible,
always to care ) ».[13]Cette volonté de
toujours soigner la personne malade
offre le critère permettant d'évaluer
les différentes actions à
entreprendre dans la situation de
maladie “incurable” : incurable, en
effet, n'est jamais synonyme de “non
soignable”. Le regard contemplatif
appelle à un élargissement de la
notion de soin. L'objectif des
traitements doit viser l'intégrité de la
personne, en garantissant avec les
moyens appropriés et nécessaires un

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftn12
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftn13


soutien physique, psychologique,
social, familial et religieux. La foi
vivante maintenue dans les âmes de
ceux qui l’entourent peut contribuer
à la véritable vie théologale de la
personne malade, même si cela n'est
pas immédiatement visible. Le soin
pastoral qui incombe à tous,
membres de la famille, médecins,
infirmiers et aumôniers, peut aider
le malade à persévérer dans la grâce
sanctifiante et à mourir dans la
charité, dans l'Amour de Dieu. Face à
l'inéluctabilité de la maladie, en effet,
surtout si elle est chronique et
dégénérative, si la foi fait défaut, la
peur de la souffrance et de la mort, et
le découragement qui en découle,
sont aujourd'hui les principales
causes de la tentative de contrôler et
de gérer la survenue de la mort,
voire de l'anticiper, avec la demande
d'euthanasie ou de suicide assisté.

II. L’expérience vivante du Christ
souffrant



et l’annonce de l'espérance

Si la figure du Bon Samaritain éclaire
d'une lumière nouvelle la pratique
des soins, c’est dans l'expérience
vivante du Christ souffrant, de son
agonie sur la Croix et de sa
résurrection que se manifeste la
proximité du Dieu fait homme avec
les nombreuses formes d'angoisse et
de douleur qui peuvent toucher les
malades et leurs familles, pendant les
longs jours de la maladie et en fin de
vie.

Non seulement la personne du Christ
est annoncée par les paroles du
prophète Isaïe comme un homme
familier de la douleur et de la
souffrance (cf. Is 53), mais si nous
relisons les pages de la Passion du
Christ, nous y trouvons l'expérience
de l'incompréhension, de la dérision,
de l'abandon, de la douleur physique
et de l'angoisse. Ce sont des
expériences qui touchent aujourd'hui



de nombreux malades, souvent
considérés comme un fardeau pour
la société ; leurs questions ne sont
parfois pas comprises, ils vivent
souvent des formes d'abandon
affectif, de rupture des liens.

Tout malade a besoin non seulement
d'être écouté, mais de comprendre
que son interlocuteur “sait” ce que
signifie se sentir seul, abandonné,
angoissé face à la perspective de la
mort, à la douleur de la chair, à la
souffrance qui surgit lorsque le
regard de la société mesure sa valeur
en termes de qualité de vie et lui fait
sentir qu'il est un fardeau pour les
projets des autres. Pour cette raison,
tourner son regard vers le Christ
signifie savoir que l'on peut faire
appel à celui qui a vécu dans sa chair
la douleur du fouet et des clous, la
dérision des flagellateurs, l'abandon
et la trahison des amis les plus chers.



Face au défi de la maladie et en
présence d'un malaise émotionnel et
spirituel chez celui qui vit
l'expérience de la douleur, émerge,
inexorablement, la nécessité de
savoir dire un mot de réconfort, tiré
de la compassion pleine d’espérance
de Jésus sur la Croix. Une espérance
crédible, celle professée par le Christ
sur la Croix, capable d'affronter le
moment de l'épreuve, le défi de la
mort. Dans la Croix du Christ –
chantée par la liturgie du Vendredi
Saint : Ave crux, spes unica – sont
concentrés et résumés tous les maux
et souffrances du monde. Tout le mal
physique, dont la croix, en tant
qu'instrument de mort infâme et
infâmant, est l'emblème ; tout le mal
psychologique , exprimé par la mort
de Jésus dans la plus obscure
solitude, l’abandon et la trahison ;
tout le mal moral, manifesté dans la
condamnation à mort de l'Innocent ;
tout le mal spirituel, mis en évidence



à travers la désolation qui fait
ressentir le silence de Dieu.

Le Christ est celui qui a ressenti
autour de lui le douloureux désarroi
de sa Mère et de ses disciples, qui “se
tiennent debout” au pied de la Croix :
dans cet “ être debout” qui est le leur,
apparemment lourd d'impuissance et
de résignation, il y a toute la
proximité affective qui permet au
Dieu fait homme de vivre aussi ces
heures qui semblent dépourvues de
sens.

Et puis il y a la Croix : en fait un
instrument de torture et d'exécution
réservé aux derniers des derniers, si
semblable, dans sa charge
symbolique, à ces maladies qui
clouent au lit, qui ne laissent prévoir
que la mort et semblent enlever tout
sens au temps et à son écoulement.
Et pourtant, ceux qui “ se tiennent
debout ” autour du malade ne sont
pas seulement des témoins, mais un



signe vivant de ces affects, de ces
liens, de cette disposition intime à
aimer, qui permettent à la personne
souffrante de trouver sur soi un
regard humain capable de redonner
un sens au temps de la maladie.
Parce que, dans l'expérience de se
sentir aimé, toute la vie trouve sa
justification. Le Christ a toujours été
soutenu, sur le chemin de sa passion,
par la croyance confiante en l'amour
du Père, lequel s'est également
manifesté, durant les heures de la
Croix, à travers l'amour de sa Mère.
Parce que l'Amour de Dieu se
manifeste toujours, dans l'histoire de
l'humanité, grâce à l'amour de qui ne
nous abandonne pas, de qui “ se tient
debout”, malgré tout, à nos côtés.

Si nous réfléchissons à la fin de vie
des personnes, nous ne pouvons pas
oublier qu'elles sont souvent
préoccupées par ceux qu'elles
laissent derrière elles : leurs enfants,
leur conjoint, leurs parents, leurs



amis. Une composante humaine que
nous ne pouvons jamais négliger et à
laquelle il faut apporter soutien et
aide.

C'est la préoccupation même du
Christ, qui avant de mourir pense à
sa Mère qui restera seule, dans une
douleur qu'elle devra porter dans
l'histoire. Dans le récit épuré de
l'Évangile de Jean, c’est vers sa Mère
que le Christ se tourne pour la
rassurer, pour la confier au disciple
bien-aimé afin que celui-ci prenne
soin d’elle : “Mère, voici ton fils” (cf. 
Jn 19, 26-27). Le temps de la fin de vie
est un temps de relations, un temps
où la solitude et l'abandon doivent
être dépassés (cf. Mt 27, 46 et Mc 15,
34), en vue d'une remise confiante de
sa vie à Dieu (cf. Lc 23, 46).

Dans cette perspective, regarder le
Crucifié signifie voir une scène
chorale, dans laquelle le Christ est au
centre parce qu'il résume dans sa



propre chair et transfigure
réellement les heures les plus
sombres de l'expérience humaine,
celles où la possibilité du désespoir
apparaît, silencieuse. La lumière de
la foi nous fait saisir, dans cette
description plastique et dépouillée
que nous donnent les Évangiles, la
Présence trinitaire, parce que le
Christ se confie au Père grâce à
l'Esprit Saint qui soutient la Mère et
les disciples, lesquels “ se tiennent
debout ” et, dans cet “être debout” qui
est le leur près de la Croix,
participent, par leur dévouement
humain envers le Souffrant, au
mystère de la Rédemption.

Ainsi, bien que marquée par une
douloureuse disparition, la mort peut
devenir l'occasion d'une plus grande
espérance, grâce précisément à la foi,
qui nous fait participer à l'œuvre
rédemptrice du Christ. En effet, la
douleur n'est existentiellement
supportable que là où il y a



l’espérance. L'espérance que le Christ
transmet aux souffrants et aux
malades est celle de sa présence, de
sa réelle proximité. L'espérance n'est
pas seulement l’attente d'un avenir
meilleur, c'est un regard sur le
présent, qui le rend plein de sens.
Dans la foi chrétienne, l'événement
de la Résurrection non seulement
dévoile la vie éternelle, mais rend
manifeste que dans l'histoire, le mot
ultime n'est jamais la mort, la
douleur, la trahison, le mal. Le Christ
ressuscite dans l'histoire et, dans le
mystère de la Résurrection, se trouve
confirmé l'amour du Père qui
n'abandonne jamais.

Dans ces conditions, relire
l'expérience concrète du Christ
souffrant signifie donner aux
hommes d'aujourd'hui une
espérance capable de donner un sens
au temps de la maladie et de la mort.
Cette espérance, c'est l'amour qui
résiste à la tentation du désespoir.



Aussi importants et précieux soient-
ils, les soins palliatifs ne suffisent pas
si personne ne “se tient” aux côtés du
malade et ne témoigne de sa valeur
unique et irremplaçable. Pour le
croyant, regarder le Crucifié signifie
avoir confiance en la compréhension
et en l'Amour de Dieu : il est
important, dans une époque
historique où l'autonomie est exaltée
et l'individu célébré, de se rappeler
que, s'il est vrai que chacun vit sa
propre souffrance, sa propre douleur
et sa propre mort, ces expériences
sont toujours chargées du regard et
de la présence des autres. Autour de
la Croix, il y a aussi les
fonctionnaires de l'État romain, il y a
les curieux, il y a les distraits, les
indifférents et les rancuniers ; ils
sont sous la Croix, mais ne “se
tiennent” pas avec le Crucifié.

Dans les services de soins intensifs,
dans les maisons de soins pour
malades chroniques, chacun peut



choisir d'être présent comme
quelqu’un qui accomplit une
fonction ou bien comme une
personne qui “se tient” auprès du
malade.

L'expérience de la Croix permet donc
d'offrir à la personne souffrante un
interlocuteur crédible à qui adresser
la parole et les pensées, à qui
remettre son angoisse et sa peur : à
ceux qui prennent soin du malade, la
scène de la Croix fournit un élément
supplémentaire pour comprendre
que, même lorsqu'il semble qu'il n'y
a plus rien à faire, il reste encore
beaucoup à faire, car “se tenir” est
un des signes de l'amour et de
l’espérance qu'il porte avec lui.
L'annonce de la vie après la mort
n'est pas une illusion ou une
consolation, mais une certitude qui
réside au cœur de l'amour, lequel ne
disparaît pas avec la mort.



III. Le “cœur qui voit” du
Samaritain :

la vie humaine est un don sacré et
inviolable

L'homme, quelle que soit sa
condition physique ou psychique,
conserve sa dignité originelle d'être
créé à l'image de Dieu. Il peut vivre
et grandir dans la splendeur divine
parce qu'il est appelé à être “à
l'image et à la gloire de Dieu” ( 1 Co
11, 7 ; 2 Co 3, 18). Sa dignité est dans
cette vocation. Dieu s'est fait Homme
pour nous sauver, nous promettant
le salut et nous destinant à la
communion avec lui : c'est là le
fondement ultime de la dignité
humaine. [14]

Il appartient à l'Église d'accompagner
avec miséricorde les plus faibles sur
leur chemin de douleur, afin de
maintenir en eux la vie théologale et
de les orienter vers le salut de Dieu. 
[15] Elle est l'Église du Bon

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftn14
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftn15


Samaritain,[16]qui « considère le
service aux malades comme une
partie intégrante de sa mission ». [17]
Comprendre cette médiation
salvifique de l'Église dans une
perspective de communion et de
solidarité entre les hommes est une
aide essentielle pour dépasser toute
tendance réductionniste et
individualiste. [18]

En particulier, le programme du Bon
Samaritain est “un cœur qui voit”. Il
« enseigne qu’il est nécessaire de
convertir le regard du cœur parce
que souvent, celui qui regarde ne
voit pas. Pourquoi? […] Sans la
compassion, celui qui regarde n’est
pas impliqué dans ce qu’il observe et
il passe outre; en revanche, celui qui
a un cœur compatissant est touché et
impliqué, il s’arrête et prend soin de
l’autre ». [19]Ce cœur voit où il y a
besoin d’amour et agit en
conséquence.[20]Les yeux perçoivent
dans la faiblesse un appel de Dieu à

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftn16
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftn17
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftn18
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftn19
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftn20


agir en reconnaissant dans la vie
humaine le premier bien commun de
la société. [21]La vie humaine est un
bien très élevé et la société est
appelée à le reconnaître. La vie est
un don [22]sacré et inviolable et
chaque homme, créé par Dieu, a une
vocation transcendante et une
relation unique avec Celui qui donne
la vie, car « Dieu invisible, en son
grand amour », [23]offre à chaque
homme un plan de salut, de telle
sorte que l’on peut affirmer : « La vie
est toujours un bien. C'est là une
intuition et même une donnée
d'expérience dont l'homme est
appelé à saisir la raison profonde ». 
[24]C'est pourquoi l'Église est
toujours heureuse de collaborer avec
tous les hommes de bonne volonté,
avec les croyants d'autres
confessions ou religions, ou avec les
non-croyants qui respectent la
dignité de la vie humaine, même
dans ses phases extrêmes de
souffrance et de mort, et rejettent

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftn21
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftn22
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftn23
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftn24


tout acte contraire à celle-ci. [25]
Dieu Créateur, en effet, offre à
l'homme sa vie et sa dignité comme
un don précieux à préserver et à
développer, dont il devra ultimement
Lui rendre compte.

L'Église affirme le sens positif de la
vie humaine comme une valeur déjà
perceptible par la droite raison, que
la lumière de la foi confirme et
valorise dans sa dignité inaliénable. 
[26] Il ne s'agit pas d'un critère
subjectif ou arbitraire, mais bien
plutôt d'un critère fondé sur la
dignité naturelle et inviolable –
puisque la vie est le premier bien en
tant que condition de la jouissance
de tout autre bien – et sur la vocation
transcendante de tout être humain,
appelé à partager l'Amour trinitaire
du Dieu vivant : [27] « l’amour très
particulier que le Créateur a pour
chaque être humain “lui confère une
dignité infinie” ». [28]La valeur
inviolable de la vie est une vérité

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftn25
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftn26
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftn27
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftn28


primordiale de la loi morale
naturelle et un fondement essentiel
de l'ordre juridique. De même que
nous ne pouvons accepter qu'un
autre homme soit notre esclave,
même s'il nous le demande, nous ne
pouvons choisir directement de
porter atteinte à la vie d'un être
humain, même s'il l'exige. Par
conséquent, supprimer un malade
qui demande l'euthanasie ne signifie
pas du tout reconnaître son
autonomie et la valoriser, mais
signifie au contraire méconnaître la
valeur de sa liberté, fortement
conditionnée par la maladie et la
douleur, et la valeur de sa vie, en lui
refusant toute possibilité ultérieure
de relation humaine, de sens de
l'existence et de croissance dans la
vie théologale. De plus, on décide du
moment de la mort à la place de
Dieu. Pour cette raison, «
l’avortement, l’euthanasie et même le
suicide délibéré […] corrompent la
civilisation, déshonorent ceux qui s’y



livrent plus encore que ceux qui les
subissent et insultent gravement à
l’honneur du Créateur ». [29]

IV. Les obstacles culturels

qui obscurcissent la valeur sacrée de
toute vie humaine

Certains facteurs limitent
aujourd'hui la capacité à saisir la
valeur profonde et intrinsèque de
chaque vie humaine : le premier est
la référence à une utilisation
équivoque du concept de “mort
digne” en lien avec celui de “qualité
de vie”. Une perspective
anthropologique utilitariste émerge
ici, qui est « principalement liée aux
possibilités économiques, au “bien-
être”, à la beauté et à la jouissance de
la vie physique, en oubliant d’autres
dimensions plus profondes —
relationnelles, spirituelles et
religieuses — de l’existence ». [30] En
vertu de ce principe, la vie n'est
considérée comme digne que si elle

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftn29
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftn30


présente un niveau de qualité
acceptable, selon le jugement du
sujet lui-même ou de tiers, en ce qui
concerne la présence-absence de
certaines fonctions psychiques ou
physiques voire, souvent, par rapport
à la simple présence d'un malaise
psychologique. Selon cette approche,
lorsque la qualité de vie semble
médiocre, elle ne mérite pas d'être
maintenue. Ainsi, cependant, on ne
reconnaît plus que la vie humaine a
une valeur en soi.

Un deuxième obstacle qui obscurcit
la perception du caractère sacré de la
vie humaine est une mauvaise
compréhension de la “compassion” 
[31]. Devant une souffrance qualifiée
d'“insupportable”, mettre un terme à
la vie du patient se justifie au nom de
la “compassion”. Pour ne pas
souffrir, il vaut mieux mourir : c'est
l'euthanasie dite “compassionnelle”.
Il serait compatissant d'aider le
patient à mourir par euthanasie ou

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftn31


suicide assisté. En réalité, la
compassion humaine ne consiste pas
à provoquer la mort, mais à
accueillir le malade, à le soutenir
dans ses difficultés, à lui offrir de
l'affection, de l'attention et les
moyens de soulager sa souffrance.

Le troisième facteur qui rend difficile
la reconnaissance de la valeur de sa
propre vie et de celle des autres dans
le cadre des relations
intersubjectives est un
individualisme croissant, qui conduit
à considérer les autres comme une
limite et une menace à sa propre
liberté. A la base d'une telle attitude,
il y a « un néo-pélagianisme, qui
donne à l’individu, radicalement
autonome, la prétention de se sauver
lui-même, sans reconnaître qu’au
plus profond de son être, il dépend
de Dieu et des autres [...]. De son
côté, un certain néo-gnosticisme
présente un salut purement
intérieur, enfermé dans le



subjectivisme » [32], qui espère la
libération de la personne des limites
de son corps, surtout quand celui-ci
est fragile et souffrant.

L'individualisme, en particulier, est à
l'origine de ce que l'on considère
comme la maladie la plus latente de
notre époque : la solitude [33], qui,
dans certains contextes normatifs,
est même considérée comme un
“droit à la solitude”, à partir de
l'autonomie de la personne et du
“principe de permission-
consentement” : une permission-
consentement qui, compte tenu de
certaines conditions de maladie ou
d'infirmité, peut s'étendre au choix
de continuer ou non à vivre. C'est le
même “droit” qui sous-tend
l'euthanasie et le suicide assisté.
L'idée de base est que ceux qui se
trouvent dans une condition de
dépendance et ne peuvent être
considérés comme étant en parfaite
autonomie et réciprocité sont en fait

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftn32
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftn33


pris en charge moyennant une 
faveur. Le concept de bien est ainsi
réduit au résultat d'un accord social :
chacun reçoit les soins et l'assistance
que l'autonomie ou le profit social et
économique rendent possibles ou
opportuns. Il en résulte un
appauvrissement des relations
interpersonnelles, qui deviennent
fragiles, dépourvues de charité
surnaturelle, de la solidarité
humaine et du soutien social si
nécessaires pour faire face aux
moments et aux décisions les plus
difficiles de l'existence.

Cette façon de concevoir les relations
humaines et la signification du bien
ne peut qu'affecter le sens même de
la vie, la rendant facilement
manipulable, y compris par des lois
qui légalisent les pratiques
euthanasiques, provoquant la mort
des malades. Ces actions sont cause
d’une grave insensibilité à l’égard de
la personne malade et déforment les



relations. Dans de telles
circonstances, des dilemmes non
fondés se présentent parfois quant à
la moralité d'actes qui, en réalité, ne
sont rien d'autre que des actes dus à
la simple prise en charge de la
personne, comme par exemple
hydrater et nourrir un malade en
état d'inconscience sans perspective
de guérison.

Sous ce rapport, le pape François a
parlé de « culture du déchet ».[34]Les
victimes de cette culture sont
précisément les êtres humains les
plus fragiles, qui risquent d'être “mis
au rebut” par un mécanisme qui se
veut à tout prix efficace. Il s'agit d'un
phénomène culturel fortement
contraire à la solidarité, que Jean-
Paul II a décrit comme une « culture
de mort » et qui crée d'authentiques
« structures de péché ». [35]Il peut
inciter à commettre des actes
mauvais pour la seule raison de “se
sentir bien” en les commettant, ce

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftn34
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftn35


qui entraîne une confusion entre le
bien et le mal, alors que chaque vie
personnelle a une valeur unique et
irremplaçable, toujours pleine de
promesses et ouverte à la
transcendance. Dans cette culture du
déchet et de la mort, l'euthanasie et
le suicide assisté apparaissent
comme une solution erronée pour
résoudre les problèmes liés au
patient en phase terminale.

V. L’enseignement du Magistère

1. L’interdiction de l'euthanasie et du
suicide assisté

L'Église, dans sa mission de
transmettre aux fidèles la grâce du
Rédempteur et la sainte loi de Dieu,
déjà perceptible dans les préceptes
de la loi morale naturelle, ressent le
devoir d'intervenir ici pour exclure
une fois de plus toute ambiguïté
quant à l'enseignement du Magistère
sur l'euthanasie et le suicide assisté,
même dans les contextes où les lois



nationales ont légitimé de telles
pratiques.

En particulier, la diffusion de
protocoles médicaux applicables aux
situations de fin de vie, tels que le Do
Not Resuscitate Order ou le Physician
Orders for Life Sustaining Treatment
– avec toutes leurs variantes suivant
les réglementations et les contextes
nationaux, initialement conçus
comme des instruments permettant
d'éviter l’acharnement thérapeutique
dans les phases terminales de la vie
–, pose aujourd'hui de graves
problèmes par rapport au devoir de
protéger la vie des patients dans les
phases les plus critiques de la
maladie. Si, d'une part, les médecins
se sentent de plus en plus liés par
l'autodétermination exprimée par les
patients dans ces déclarations, qui va
désormais jusqu’à les priver de leur
liberté et de leur devoir d'agir pour
protéger la vie même lorsqu'ils
pourraient le faire, d'autre part, dans



certains contextes sanitaires, il est
préoccupant de constater l’abus
désormais largement dénoncé quant
à l'utilisation de ces protocoles dans
une perspective d'euthanasie,
lorsque les patients, et encore moins
les familles, ne sont pas consultés
dans la décision ultime. Cela se
produit surtout dans les pays où les
lois sur la fin de vie laissent
aujourd’hui une grande marge
d'ambiguïté au sujet de l'application
du devoir de soin, en ayant introduit
la pratique de l'euthanasie.

Pour ces raisons, l'Église considère
nécessaire de réaffirmer comme un
enseignement définitif que
l'euthanasie est un crime contre la vie
humaine parce que, par un tel acte,
l'homme choisit de causer
directement la mort d'un autre être
humain innocent. La définition de
l'euthanasie ne procède pas de la 
mise en balance des biens ou des
valeurs en jeu, mais d'un objet moral



dûment spécifié, c'est-à-dire du choix
d' « une action ou une omission qui,
de soi ou dans l’intention, donne la
mort afin de supprimer ainsi toute
douleur ». [36]« L'euthanasie se situe
donc au niveau des intentions et à
celui des procédés employés ». 
[37]Son évaluation morale, et celle de
ses conséquences, ne dépend donc
pas d'un équilibrage entre des
principes qui, selon les circonstances
et la souffrance du patient,
pourraient, selon certains, justifier la
suppression de la personne malade.
Valeur de la vie, autonomie, capacité
de décision et qualité de vie ne se
situent pas au même niveau.

L'euthanasie est donc un acte
intrinsèquement mauvais, quelles
que soient l'occasion ou les
circonstances. L'Église a déjà dans le
passé affirmé de manière définitive «
que l'euthanasie est une grave
violation de la Loi de Dieu, en tant
que meurtre délibéré moralement

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftn36
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftn37


inacceptable d'une personne
humaine. Cette doctrine est fondée
sur la loi naturelle et sur la Parole de
Dieu écrite ; elle est transmise par la
Tradition de l'Église et enseignée par
le Magistère ordinaire et universel.
Une telle pratique comporte, suivant
les circonstances, la malice propre au
suicide ou à l'homicide ». [38]Toute
coopération immédiate, formelle ou
matérielle, à un tel acte est un grave
péché contre la vie humaine: «
Aucune autorité ne peut
légitimement l’imposer, ni même
l’autoriser. Il y a là violation d’une loi
divine, offense à la dignité de la
personne humaine, crime contre la
vie, attentat contre l’humanité ». 
[39]L'euthanasie est donc un acte
meurtrier qu'aucune fin ne peut
légitimer et qui ne tolère aucune
forme de complicité ou de
collaboration, active ou passive. Ceux
qui adoptent des lois sur l'euthanasie
et le suicide assisté sont donc
complices du grave péché que

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftn38
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftn39


d'autres commettront. Ils sont
également coupables de scandale car
ces lois contribuent à déformer la
conscience, même des fidèles. [40]

La vie a la même dignité et la même
valeur pour tous : le respect de la vie
de l'autre est le même que celui que
l'on doit à sa propre existence. Une
personne qui choisit en toute liberté
de s'ôter la vie rompt sa relation avec
Dieu et avec les autres et se nie elle-
même en tant que sujet moral. Le
suicide assisté en augmente la
gravité, dans la mesure où il fait
participer un autre à son propre
désespoir, l'amenant à ne pas
orienter sa volonté vers le mystère
de Dieu par la vertu théologale
d'espérance et, par conséquent, à ne
pas reconnaître la vraie valeur de la
vie et à rompre l'alliance qui
constitue la famille humaine. Aider
les suicidaires est une collaboration
indue à un acte illicite, qui contredit
le rapport théologal avec Dieu et la

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftn40


relation morale qui unit les gens
pour qu'ils partagent le don de la vie
et le sens de leur propre existence.

Même si la demande d'euthanasie
naît de l'angoisse et du désespoir,[41]
et « si, en de tels cas, la responsabilité
personnelle peut être diminuée ou
même supprimée, l’erreur de
jugement de la conscience – fût-elle
de bonne foi – ne modifie pas la
nature du geste meurtrier, qui
demeure en soi inacceptable ». [42]Il
en va de même pour le suicide
assisté. De telles pratiques ne sont
jamais une aide réelle au malade,
mais une aide à la mort.

Il s'agit donc d'un choix toujours
erroné : « le personnel médical et les
autres personnels de santé – fidèles
au devoir de “toujours être au
service de la vie et de l'assister
jusqu'au bout” – ne peuvent se prêter
à aucune pratique euthanasique,
même à la demande de la personne

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftn41
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftn42


concernée, encore moins de ses
proches. Il n'existe en effet aucun
droit de disposer arbitrairement de
sa vie, de sorte qu'aucun agent de
santé ne peut devenir le tuteur
exécutif d'un droit inexistant » [43].

C'est pourquoi l'euthanasie et le
suicide assisté sont une défaite pour
ceux qui les théorisent, ceux qui les
décident et ceux qui les pratiquent. 
[44]

Sont donc gravement injustes les lois
qui légalisent l'euthanasie, ou celles
qui justifient le suicide et l'aide au
suicide par le faux droit de choisir
une mort improprement définie
comme digne pour le seul fait d’avoir
été choisie. [45] Ces lois affectent le
fondement de l'ordre juridique : le
droit à la vie, qui soutient tout autre
droit, y compris l'exercice de la
liberté humaine. L'existence de ces
lois nuit profondément aux relations
humaines, à la justice et menace la

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftn43
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftn44
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftn45


confiance mutuelle entre les
hommes. Les systèmes juridiques qui
ont légitimé le suicide assisté et
l'euthanasie montrent également une
nette aggravation de ce phénomène
social. Le pape François rappelle que
« le contexte socio-culturel actuel
mine progressivement la conscience
de ce qui rend la vie humaine
précieuse. En effet, celle-ci est de
plus en plus souvent évaluée en
raison de son efficacité et de son
utilité, à tel point que l’on considère
comme des “vies au rebut” ou des
“vies indignes” celles qui ne
répondent pas à ce critère. Dans cette
situation de perte des valeurs
authentiques, les devoirs impératifs
de solidarité et de fraternité humaine
et chrétienne disparaissent. En
réalité, une société mérite d’être
qualifiée de “civile” si elle développe
les anticorps contre la culture du
déchet, si elle reconnaît la valeur
intangible de la vie humaine, si la
solidarité est effectivement pratiquée



et sauvegardée comme fondement de
la coexistence ». [46]Dans certains
pays du monde, des dizaines de
milliers de personnes sont déjà
mortes d'euthanasie, beaucoup
d'entre elles parce qu'elles se sont
plaintes de souffrances
psychologiques ou de dépression. Et
des abus sont fréquemment signalés
par les propres médecins de
personnes dont on a supprimé la vie
alors qu’elles n'auraient jamais
souhaité pour elles-mêmes
l'application de l'euthanasie. La
demande de mort, en fait, dans de
nombreux cas, est un symptôme de
la maladie elle-même, aggravé par
l'isolement et le découragement.
L'Église voit dans ces difficultés une
occasion de purification spirituelle,
qui approfondit l'espérance, afin
qu'elle devienne vraiment
théologale, centrée sur Dieu et
seulement sur Dieu

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftn46


Plutôt que de verser dans une fausse
condescendance, le chrétien doit
offrir au malade l'aide indispensable
pour sortir de son désespoir. Le
commandement « Tu ne tueras point
» ( Ex 20, 13 ; Dt 5, 17) est en effet un
oui à la vie , dont Dieu est garant : il «
devient l'appel à un amour prompt à
soutenir et à promouvoir la vie du
prochain ». [47]Le chrétien sait donc
que la vie terrestre n'est pas la valeur
suprême. Le bonheur ultime est au
Ciel. Ainsi, le chrétien ne prétendra
pas que la vie physique doive
continuer alors que la mort est
manifestement proche. Le chrétien
aidera l'homme mourant à se libérer
du désespoir et à mettre son
espérance en Dieu.

D'un point de vue clinique, les
facteurs qui déterminent en majorité
la demande d'euthanasie et de
suicide assisté sont : la douleur non
traitée ; le manque d’espérance,
humaine et théologale, que provoque

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftn47


notamment une assistance humaine,
psychologique et spirituelle souvent
inadaptée de la part de ceux qui
prennent soin du malade. [48]

C'est ce que confirme l'expérience : «
les supplications de très grands
malades demandant parfois la mort
ne doivent pas être comprises
comme l’expression d’une vraie
volonté d’euthanasie ; elles sont en
effet presque toujours des demandes
angoissées d’aide et d’affection. Au-
delà de l’aide médicale, ce dont a
besoin le malade, c’est de l’amour, de
la chaleur humaine et surnaturelle
que peuvent et doivent lui apporter
tous ses proches, parents et enfants,
médecins et infirmières ». [49]Le
malade qui se sent entouré par la
présence humaine et chrétienne
aimante surmonte toutes les formes
de dépression et ne tombe pas dans
l'angoisse de ceux qui, au contraire,
se sentent seuls et abandonnés à leur
destinée de souffrance et de mort.

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftn48
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftn49


L'homme, en effet, vit la douleur non
seulement comme un fait biologique
qu'il faut traiter pour le rendre
supportable, mais aussi comme le
mystère de la vulnérabilité humaine
par rapport à la fin de la vie
physique, un événement difficile à
accepter puisque l'unité du corps et
de l'âme est essentielle pour
l'homme.

Par conséquent, ce n'est qu'en
conférant une nouvelle signification
à l'événement même de la mort – par
l’ouverture en son sein d’un horizon
de vie éternelle annonciateur de la
destinée transcendante de chaque
personne – que l'on peut aborder la
“fin de vie” d'une manière qui soit
appropriée à la dignité humaine et
adaptée au travail et à la souffrance
qui produisent inévitablement le
sens de la fin imminente. En effet, «
La souffrance est quelque chose 
d'encore plus ample que la maladie,
de plus complexe et en même temps



plus profondément enraciné dans
l'humanité elle-même ». [50]Et cette
souffrance, avec l'aide de la grâce,
peut être animée de l'intérieur par la
charité divine, tout comme dans le
cas de la souffrance du Christ sur la
Croix.

Pour cette raison, la capacité de ceux
qui assistent une personne souffrant
d'une maladie chronique ou en
phase terminale de la vie, doit être
de “savoir demeurer”, de veiller avec
ceux qui souffrent de l'angoisse de
mourir, de “consoler”, c'est-à-dire
d'être-avec dans la solitude, d'être
une présence partagée qui ouvre à
l'espérance. [51] Par la foi et la
charité exprimées dans l'intimité de
l'âme, en effet, la personne qui
assiste est capable de souffrir la
douleur de l'autre et de s'ouvrir à
une relation personnelle avec le
faible qui élargit les horizons de la
vie bien au-delà de l'événement de la

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftn50
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftn51


mort, devenant ainsi une présence
pleine d’espérance.

« Pleurez avec ceux qui pleurent
» (Rm 12, 15), car il est heureux celui
qui compatit au point de pleurer
avec les autres (cf. Mt 5, 4). Dans
cette relation, qui devient possibilité
d'amour, la souffrance est remplie de
sens dans le partage d'une condition
humaine et dans la solidarité dans le
cheminement vers Dieu, qui exprime
cette alliance radicale entre les
hommes [52]qui leur fait entrevoir
une lumière même au-delà de la
mort. Elle nous fait voir l'acte
médical à partir d'une alliance
thérapeutique entre le médecin et le
malade, liée par la reconnaissance de
la valeur transcendante de la vie et
du sens mystique de la souffrance.
Cette alliance est la lumière pour
comprendre un bon agir médical, en
dépassant la vision individualiste et
utilitariste qui prédomine
aujourd'hui.

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftn52


2. L’obligation morale d’exclure
l’acharnement thérapeutique

Le Magistère de l'Église rappelle que,
lorsqu’approche la fin de l'existence
terrestre, la dignité de la personne
humaine se précise comme le droit
de mourir dans la plus grande
sérénité possible et avec la dignité
humaine et chrétienne qui lui est
due. [53] Protéger la dignité de la fin
de vie signifie exclure tant
l'anticipation de la mort que son
report par ce qu’on appelle
l’“acharnement thérapeutique”. 
[54]La médecine actuelle a les
moyens de retarder artificiellement
la mort, sans que le patient en retire
parfois un réel bénéfice. Dans
l'imminence d'une mort inévitable, il
est donc légitime, sur le plan de la
science et de la conscience, de
prendre la décision de renoncer à
des traitements qui ne feraient
qu'entraîner une prolongation
précaire et pénible de la vie, sans

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftn53
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftn54


toutefois interrompre les soins
normaux dus au malade dans de tels
cas. [55] Cela signifie qu'il n'est pas
permis de suspendre des soins
efficaces pour soutenir des fonctions
physiologiques essentielles tant que
l’organisme est capable d'en tirer
profit (soutien à l'hydratation, à la
nutrition, à la thermorégulation ; et
aussi aides à la respiration et autres,
adéquates et proportionnées, dans la
mesure requise pour soutenir
l'homéostasie corporelle et réduire la
souffrance des organes et du
système). La suspension de toute
obstination déraisonnable dans
l'administration des traitements ne
doit pas être un abandon
thérapeutique . Cette clarification est
essentielle aujourd'hui à la lumière
des nombreux cas juridiques qui ont
conduit ces dernières années à
l’abandon des soins – et à la mort
précoce – de patients en condition
critique, mais non terminale, à qui
on a décidé de suspendre les soins de

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftn55


soutien vital, du fait qu’ils ne
présentaient plus de perspectives
d'amélioration de leur qualité de vie.

Dans le cas spécifique de
l’acharnement thérapeutique, il
convient de rappeler que le
renoncement à des moyens
extraordinaires et/ou
disproportionnés « n'est pas
équivalent au suicide ou à
l'euthanasie; il traduit plutôt
l'acceptation de la condition
humaine devant la mort » [56] ou le
choix réfléchi d'éviter la mise en
place d'un dispositif médical
disproportionné par rapport aux
résultats que l'on peut espérer. La
renonciation à de tels traitements,
qui ne conduiraient qu'à une
prolongation précaire et pénible de
la vie, peut également signifier le
respect de la volonté du mourant,
exprimée dans ce qu’on appelle les
déclarations anticipées de

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftn56


traitement, mais excluant tout acte
d'euthanasie ou de suicide.[57]

La proportionnalité, en effet, fait
référence à la totalité du bien du
malade. Jamais le faux discernement
moral du choix entre des valeurs (par
exemple, la vie versus la qualité de la
vie) ne peut être appliqué ; cela
pourrait conduire à exclure de la
réflexion la sauvegarde de l'intégrité
personnelle et de la qualité de vie et
le véritable objet moral de l'acte
accompli. [58]Tout acte médical, en
effet, doit toujours avoir comme
objet et comme intention
l'accompagnement de la vie et jamais
la poursuite de la mort. [59]Le
médecin, dans tous les cas, n'est
jamais un simple exécutant de la
volonté du patient ou de son
représentant légal et conserve le
droit et le devoir de se soustraire à
des volontés s’opposant au bien
moral tel que sa propre conscience le
perçoit. [60]

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftn57
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftn58
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftn59
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftn60


3. Les soins de base : le devoir
d’alimentation et d'hydratation

Le principe fondamental et
incontournable de
l'accompagnement du malade dans
des conditions critiques et/ou
terminales est la continuité de
l’assistance à ses fonctions
physiologiques essentielles. En
particulier, un soin de base dû à
chaque homme est d'administrer les
aliments et les fluides nécessaires au
maintien de l'homéostasie du corps,
dans la mesure où et tant que cette
administration s'avère atteindre son
propre but, qui est de procurer au
patient l'hydratation et la nutrition. 
[61]

Lorsque l'apport de nutriments et de
liquides physiologiques ne présente
aucun avantage pour le patient parce
que son corps n'est plus capable de
les absorber ou de les métaboliser,
leur administration doit être

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftn61


suspendue. Ainsi, la mort n'est pas
illicitement anticipée en raison de la
privation de l'hydratation et du
soutien nutritionnel essentiels aux
fonctions vitales, mais l'évolution
naturelle de la maladie critique ou
terminale est respectée. Sinon, la
privation de ces soutiens devient une
action injuste et peut être une source
de grande souffrance pour ceux qui
la subissent. L'alimentation et
l'hydratation ne constituent pas une
thérapie médicale au sens propre,
car elles ne s'opposent pas aux
causes d'un processus pathologique
se déroulant dans le corps du patient,
mais représentent un soin dû à la
personne du patient, une attention
clinique et humaine primordiale et
incontournable. Le caractère
obligatoire de ce soin du malade par
une hydratation et une nutrition
appropriées peut, dans certains cas,
nécessiter l'utilisation d'une voie
d'administration artificielle, [62] à
condition que celle-ci ne soit pas

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftn62


préjudiciable au malade ou ne lui
cause pas de souffrances
inacceptables [63].

4. Les soins palliatifs

La continuité de l’assistance inclut le
devoir constant de comprendre les
besoins du malade : besoins
d’assistance, soulagement de la
douleur, besoins émotionnels,
affectifs et spirituels. Comme le
démontre la plus vaste expérience
clinique, la médecine palliative est
un outil précieux et indispensable
pour accompagner le patient dans les
phases les plus douloureuses,
souffrantes, chroniques et terminales
de la maladie. Les soins dits palliatifs
sont l'expression la plus authentique
de l'action humaine et chrétienne qui
consiste à prendre soin, le symbole
tangible du fait “d’être debout” par
compassion auprès de ceux qui
souffrent. Ils ont pour objectif « de
soulager les souffrances durant la

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftn63


phase finale de la maladie et
d’assurer en même temps au patient
un accompagnement humain adapté
» [64]dans la dignité, en améliorant –
autant que possible – la qualité de vie
et le bien-être général. L'expérience
montre que l'application de soins
palliatifs réduit considérablement le
nombre de personnes qui
demandent l’euthanasie. À cette fin,
il semble utile de faire un effort
déterminé, en fonction des
possibilités économiques, pour
étendre ces soins à ceux qui en
auront besoin, non seulement dans
les phases terminales de la vie, mais
aussi comme une approche intégrée
des soins en relation avec toute
pathologie chronique et/ou
dégénérative, qui peut avoir un
pronostic complexe, douloureux et
funeste pour le patient et sa famille. 
[65]

L’assistance spirituelle au malade et
à sa famille fait partie des soins

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftn64
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftn65


palliatifs. Elle donne confiance et
espérance en Dieu à la personne
mourante et aux membres de sa
famille, aidant ceux-ci à accepter la
mort de leur proche. C'est une
contribution essentielle que doivent
apporter les agents pastoraux et
toute la communauté chrétienne, à
l'instar du Bon Samaritain, pour que
le rejet fasse place à l'acceptation et
que l’espérance l'emporte sur
l'angoisse, [66] surtout lorsque la
souffrance se prolonge par la
dégénérescence de la pathologie, à
l'approche de la fin. À ce stade, la
détermination d'une thérapie
efficace pour soulager la douleur
permet au patient d'affronter la
maladie et la mort sans craindre une
douleur insupportable. Ce remède
devra nécessairement être associé à
un soutien fraternel permettant de
surmonter le sentiment de solitude
du patient, souvent causé par le fait
de ne pas se sentir suffisamment

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftn66


accompagné et compris dans sa
situation difficile.

La technique ne donne pas une
réponse radicale à la souffrance et on
ne peut envisager qu'elle élimine
cette dernière de la vie des hommes. 
[67] Une telle affirmation génère de
faux espoirs, provoquant un
désespoir encore plus grand chez la
personne qui souffre. La science
médicale est capable de connaître
toujours mieux la douleur physique
et doit déployer les meilleurs moyens
techniques pour la traiter ; mais
l'horizon vital d'une maladie
terminale génère une profonde
souffrance chez le malade, qui
nécessite une attention qui ne soit
pas seulement technique. Spe salvi
facti sumus, c’est dans l'espérance,
l’espérance théologale orientée vers
Dieu, que nous avons été sauvés, dit
saint Paul ( Rm 8, 24).

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftn67


“Le vin de l’espérance” est la
contribution spécifique de la foi
chrétienne au soin au malade et fait
référence à la manière dont Dieu
surmonte le mal dans le monde.
Dans la souffrance, l'homme doit
pouvoir faire l'expérience d'une
solidarité et d'un amour qui assume
la souffrance, offrant à la vie un sens
qui va au-delà de la mort. Tout cela a
une grande signification sociale : «
Une société qui ne réussit pas à
accepter les souffrants et qui n'est
pas capable de contribuer, par la
compassion, à faire en sorte que la
souffrance soit partagée et portée
aussi intérieurement est une société
cruelle et inhumaine ». [68]

Il convient toutefois de souligner que
la définition des soins palliatifs a pris
ces dernières années une
connotation qui peut être équivoque.
Dans certains pays du monde, les
réglementations nationales régissant
les soins palliatifs ( Palliative Care

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftn68


Act ) ainsi que les lois sur la “fin de
vie” (End-of-Life Law) prévoient,
parallèlement aux soins palliatifs, ce
que l'on appelle l' Assistance
Médicale au Décès (MAiD), qui peut
inclure la possibilité de demander
l'euthanasie et le suicide assisté.
Cette disposition légale est une
source de grave confusion culturelle,
car elle conduit à penser que
l’assistance médicale à la mort
volontaire ferait partie intégrante
des soins palliatifs et qu'il serait donc
moralement licite d'exiger
l'euthanasie ou le suicide assisté.

En outre, dans ces mêmes contextes
réglementaires, les interventions
palliatives visant à réduire la
souffrance des patients gravement
malades ou mourants peuvent
consister à administrer des
médicaments dans l’intention
d’anticiper la mort, ou à suspendre/
interrompre l'hydratation et
l’alimentation, même lorsqu'il y a un



pronostic en termes de semaines ou
de mois. De telles pratiques
reviennent toutefois à une action ou
une omission destinées à causer la
mort et sont donc illicites . La
diffusion progressive de ces
réglementations, également à travers
les directives des sociétés
scientifiques nationales et
internationales, outre qu'elle incite
un nombre croissant de personnes
vulnérables à choisir l'euthanasie ou
le suicide, constitue une
déresponsabilisation sociale envers
de nombreuses personnes, qui
auraient seulement besoin d'être
mieux soignées et réconfortées.

5. Le rôle de la famille et les centres de
soins palliatifs

Le rôle de la famille est central dans
les soins aux malades en phase
terminale.[69]En elle, la personne
s'appuie sur des relations fortes, est
appréciée en elle-même et pas

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftn69


seulement pour sa productivité ou
pour un plaisir qu'elle peut générer.
Dans les soins, en effet, il est essentiel
que le malade ne se sente pas un
fardeau, mais jouisse de la proximité
et de la considération de ses proches.
Dans cette mission, la famille a
besoin d'aide et de moyens adaptés.
Il est donc nécessaire que les États
reconnaissent la fonction sociale
première et fondamentale de la
famille et son rôle irremplaçable,
également dans ce domaine, en lui
fournissant les ressources et les
structures nécessaires pour la
soutenir. De plus, l'accompagnement
humain et spirituel de la famille est
un devoir dans les structures de
soins d'inspiration chrétienne ; il ne
doit jamais être négligé, car il fait
partie d’ un unique ensemble de soins
envers le malade.

À côté de la famille, l'institution des 
centres de soins palliatifs (hospice) où
les malades en phase terminale



peuvent être soignés jusqu'au
dernier instant est un élément positif
et d'une grande aide. De plus, « la
réponse chrétienne au mystère de la
mort et de la souffrance n'est pas une
explication, mais une Présence » [70]
qui assume la douleur, l'accompagne
et l'ouvre à une espérance crédible.
De telles structures apparaissent
comme un exemple d'humanité dans
la société, des sanctuaires où la
douleur est vécue avec tout son sens.
C'est pourquoi ils doivent être dotés
de personnel spécialisé et de leurs
propres moyens matériels de soins,
toujours ouverts aux familles : « À cet
égard, je pense à tout le bien que font
les maisons de soins palliatifs, où les
malades en phase terminale sont
accompagnés par un soutien
médical, psychologique et spirituel
qualifié, afin qu’ils puissent vivre
avec dignité, réconfortés par la
proximité de leurs proches, la phase
finale de leur vie terrestre. Je
souhaite que de tels centres

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftn70


continuent d’être des lieux où l’on
pratique avec engagement la
“thérapie de la dignité”, alimentant
ainsi l’amour et le respect pour la vie
». [71] Dans de tels contextes, comme
dans toute structure sanitaire
catholique, il est juste que soient
présents des agents sanitaires et
pastoraux non seulement préparés
sur le plan clinique, mais menant
aussi une véritable vie théologale de
foi et d'espérance orientée vers Dieu,
car celle-ci constitue la plus haute
forme d'humanisation de la mort. 
[72]

6. L’accompagnement et les soins
prénataux et pédiatriques

En ce qui concerne
l'accompagnement des nourrissons
et des enfants souffrant de maladies
dégénératives chroniques
incompatibles avec la vie ou en
phase terminale de la vie elle-même,
il est nécessaire de réaffirmer ce qui

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftn71
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftn72


suit, en étant conscients de la
nécessité de développer une stratégie
opérationnelle capable d'assurer la
qualité et le bien-être de l'enfant et
de sa famille.

Depuis leur conception, les enfants
souffrant de malformations ou de
pathologies de toutes sortes sont de
petits patients que la médecine
d'aujourd'hui est toujours en mesure
d'aider et d'accompagner en
respectant la vie. Leur vie est sacrée,
unique, non reproductible et
inviolable, exactement comme celle
de tout adulte.

Dans le cas de pathologies prénatales
dites “incompatibles avec la vie” –
c'est-à-dire qui conduiront
certainement à la mort dans un court
laps de temps – et en l'absence de
thérapies fœtales ou néonatales
capables d'améliorer l’état de santé
de ces enfants, il ne faut en aucun
cas les abandonner en termes de



soins, mais les accompagner comme
tout autre patient jusqu'à ce que
survienne la mort naturelle ; le 
comfort care périnatal favorise en ce
sens un parcours de soins intégré qui,
à côté du soutien des médecins et des
agents pastoraux, associe une
présence constante de la famille.
L'enfant est un patient spécial et
nécessite une préparation
particulière de la part de
l'accompagnateur, tant en termes de
connaissances que de présence.
L'accompagnement empathique d'un
enfant en phase terminale, qui est
l'un des plus délicats, vise à ajouter
de la vie aux années de l'enfant et
non des années à sa vie.

Les centres de soins palliatifs
périnataux, en particulier, apportent
un soutien essentiel aux familles qui
accueillent la naissance d'un enfant
dans des conditions fragiles. Dans de
tels contextes, l'accompagnement
médical compétent et le soutien



d'autres familles-témoins qui ont
vécu la même expérience de douleur
et de perte constituent une ressource
essentielle, parallèlement au
nécessaire accompagnement
spirituel de ces familles. Il est du
devoir pastoral des personnels de
santé d'inspiration chrétienne de
travailler à promouvoir leur
diffusion dans le monde entier.

Tout cela est particulièrement
nécessaire pour les enfants qui, dans
l'état actuel des connaissances
scientifiques, sont destinés à mourir
immédiatement après
l'accouchement ou dans un court
laps de temps. Prendre soin de ces
enfants aide les parents à faire face
au chagrin et à le concevoir non
seulement comme une perte, mais
comme une étape d'un voyage
d'amour qu'ils ont parcouru avec
leur enfant.



Malheureusement, la culture
aujourd’hui dominante ne favorise
pas cette approche : sur le plan
social, le recours parfois
obsessionnel au diagnostic prénatal
et l'émergence d'une culture hostile
au handicap conduisent souvent au
choix de l'avortement, ce qui conduit
à le faire passer pour une pratique
de "prévention". Consistant à tuer
délibérément une vie humaine
innocente, il n'est donc jamais licite.
L'utilisation des diagnostics
prénataux à des fins sélectives est
par conséquent contraire à la dignité
de la personne et gravement illicite
en tant qu'expression d'une
mentalité eugénique. Dans d'autres
cas, après la naissance, la même
culture conduit à suspendre ou à ne
pas initier les soins au nouveau-né,
en raison de la présence ou même
seulement de la possibilité qu'un
handicap se développe à l'avenir.
Cette approche de type utilitariste ne
peut pas non plus être approuvée.



Une telle procédure est non
seulement inhumaine mais aussi
gravement illicite sur le plan moral.

Un principe fondamental de
l’assistance pédiatrique est que
l'enfant en phase terminale a droit
au respect et au soin de sa personne,
en évitant aussi bien l’acharnement
thérapeutique et l'obstination
déraisonnable que toute anticipation
intentionnelle de sa mort. D'un point
de vue chrétien, le soin pastoral d'un
enfant en phase terminale appelle la
participation à la vie divine par le
Baptême et la Confirmation.

Dans la phase terminale de
l'évolution d'une maladie incurable,
même si les thérapies
pharmacologiques ou autres visant à
contrecarrer la pathologie dont
souffre l'enfant sont suspendues,
dans la mesure où elles ne
correspondent plus à son état
clinique détérioré et sont considérées



par les médecins comme futiles ou
excessivement lourdes pour lui en
tant que source de nouvelles
souffrances, le soin intégral de la
personne du petit malade ne doit
cependant jamais faire défaut dans
ses différentes dimensions
physiologiques, psychologiques,
affectivo-relationnelles et
spirituelles. Soigner ne signifie pas
seulement pratiquer une thérapie et
guérir ; tout comme interrompre une
thérapie, lorsqu'elle ne bénéficie plus
à l'enfant incurable, n'implique pas
de suspendre les traitements
efficaces pour soutenir les fonctions
physiologiques essentielles à la vie
du petit patient, tant que son corps
est capable d'en bénéficier (soutien à
l'hydratation, à la nutrition, à la
thermorégulation et autres encore,
dans la mesure où ces éléments sont
nécessaires pour soutenir
l'homéostasie corporelle et réduire la
souffrance organique et systémique).
L'abstention de toute obstination



thérapeutique dans l'administration
de traitements jugés inefficaces ne
doit pas être un désistement curatif,
mais doit maintenir ouverte la voie
de l'accompagnement de la mort. Il
faut plutôt considérer que même les
interventions de routine, telle
l'assistance respiratoire, doivent être
effectuées de manière indolore et
proportionnée, en personnalisant
pour le patient le type d'aide
approprié, pour éviter que le juste
souci de la vie n'entre en conflit avec
l'imposition injuste d'une douleur
évitable.

Dans ce contexte, l'évaluation et la
gestion de la douleur physique du
nourrisson et de l'enfant sont
essentielles pour le respecter et
l’accompagner dans les phases les
plus stressantes de la maladie. Des
soins personnalisés et délicats,
aujourd'hui attestés dans l’assistance
clinique pédiatrique, accompagnés
de la présence des parents,



permettent une gestion intégrée et
plus efficace de toute intervention
d’assistance.

Le maintien du lien affectif entre les
parents et l'enfant fait partie
intégrante du processus de soin. La
relation de suivi et
d'accompagnement parents-enfants
doit être favorisée avec tous les outils
nécessaires et constitue une partie
fondamentale du soin, même pour
les maladies incurables et les
situations en évolution terminale. En
plus du contact émotionnel, il ne faut
pas oublier le moment spirituel. La
prière des personnes proches, à
l'intention de l'enfant malade, a une
valeur surnaturelle qui dépasse et
approfondit la relation affective.

Le concept éthico-juridique de
“l'intérêt supérieur de l'enfant” –
désormais utilisé pour procéder à
l'évaluation des coûts et des
avantages du traitement à fournir –



ne peut en aucun cas constituer un
fondement pour décider d'abréger sa
vie afin de lui éviter la souffrance, au
moyen d'actions ou d'omissions qui,
par leur nature ou leur intention,
peuvent revêtir un caractère
euthanasique. Comme dit
précédemment, la suspension de
thérapies disproportionnées ne peut
conduire à suspendre les soins de
base nécessaires pour accompagner
vers une mort naturelle digne,
notamment ceux destinés à soulager
la douleur, ni non plus l’assistance
spirituelle qui doit être offerte à celui
qui rencontrera bientôt Dieu.

7. Thérapies analgésiques et
suppression de la conscience

Certains soins spécialisés requièrent
une attention et des compétences
particulières de la part des
personnels de santé, afin de mettre
en œuvre les meilleures pratiques
médicales d'un point de vue éthique,



gardant toujours conscience
d'aborder les personnes dans leur
situation concrète de douleur.

Pour soulager la douleur du malade,
la thérapie analgésique utilise des
médicaments qui peuvent provoquer
une suppression de la conscience
(sédation). Un sens religieux profond
peut permettre au patient de vivre la
douleur comme une offrande
spéciale à Dieu, dans la perspective
de la Rédemption ; [73] l'Église
affirme cependant la licéité de la
sédation dans le cadre des soins qui
sont offerts au patient, afin que la fin
de la vie se fasse dans la plus grande
paix possible et dans les meilleures
conditions intérieures. Cela est
également vrai dans le cas des
traitements qui rapprochent le
moment de la mort (sédation
palliative profonde en phase
terminale), [74]toujours, dans la
mesure du possible, avec le
consentement éclairé du patient. Du

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftn73
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftn74


point de vue pastoral, il est bon de
veiller à la préparation spirituelle du
malade afin qu'il arrive
consciemment à la mort comme
rencontre avec Dieu. [75]L'utilisation
d'analgésiques fait donc partie des
soins aux patients, mais toute
administration qui provoque
directement et intentionnellement la
mort est une pratique euthanasique
et est inacceptable. [76] La sédation
doit donc exclure, comme but direct,
l'intention de tuer, même s’il en
résulte un possible conditionnement
vers la mort de toute manière
inévitable. [77]

Une précision s'impose ici, qui
concerne les contextes pédiatriques :
dans le cas d'un enfant incapable de
comprendre, comme par exemple un
nouveau-né, il ne faut pas faire
l'erreur de supposer que l'enfant
peut supporter la douleur et
l'accepter, alors qu'il existe des
moyens pour l'atténuer. C'est

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftn75
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftn76
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftn77


pourquoi il est du devoir du médecin
de s'efforcer de réduire au maximum
les souffrances de l'enfant, afin qu'il
puisse atteindre la mort naturelle en
toute tranquillité, en sentant autant
que possible la présence aimante des
médecins et, surtout, de la famille.

8. L’état végétatif et l’état de
conscience minimale

D’autres situations importantes sont
celle du malade privé de conscience
de façon persistante, ce qu'on appelle
“état végétatif”, et celle du malade en
état de “conscience minimale”. Il est
toujours totalement trompeur de
penser que l’état végétatif et l’état de
conscience minimale, chez des sujets
qui respirent de façon autonome,
soient le signe que le malade a cessé
d'être une personne humaine avec
toute la dignité qui lui est propre. 
[78]Au contraire, dans ces états de
faiblesse maximale, il doit être
reconnu dans sa valeur et assisté par

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftn78


des soins appropriés. Le fait que le
malade puisse rester pendant des
années dans cette situation
douloureuse sans espoir clair de
guérison implique une indéniable
souffrance pour ceux qui prennent
soin de lui.

Il peut tout d'abord être utile de
rappeler ce qu'il ne faut jamais
perdre de vue dans ce genre de
situation douloureuse, à savoir que le
patient dans ces états a droit à
l'alimentation et à l'hydratation.
L'alimentation et l'hydratation
artificielles sont en principe des
mesures ordinaires ; dans certains
cas, ces mesures peuvent devenir
disproportionnées, soit parce que
leur administration n'est plus
efficace, soit parce que les moyens de
les administrer créent une charge
excessive et entraînent des effets
négatifs qui l'emportent sur les
avantages.



Au regard de ces principes,
l'engagement de l’agent de santé ne
peut se limiter au patient mais doit
s'étendre à la famille ou aux
personnes chargées du soin du
patient, pour lesquelles un
accompagnement pastoral approprié
doit également être assuré. Il
convient donc d'apporter un soutien
adéquat aux membres de la famille
pour qu'ils supportent la charge
prolongée de l’assistance aux
patients dans ces états, en leur
assurant cette proximité qui aide à
ne pas se décourager et, surtout, à ne
pas considérer l'interruption des
soins comme la seule solution. Il faut
se préparer à cela de manière
adéquate, de même qu’il faut que les
membres de la famille soient
soutenus comme il se doit.

9. L’objection de conscience de la part
des personnels de santéet des
établissements de santé catholiques



Face à des lois légitimant – sous
quelque forme d'assistance médicale
que ce soit – l'euthanasie ou le
suicide assisté, toute coopération
immédiate, formelle ou matérielle,
doit toujours être refusée. Ces
contextes constituent un domaine
spécifique du témoignage chrétien,
dans lequel « il faut obéir à Dieu
plutôt qu'aux hommes » ( Ac 5, 29). Il
n'existe ni droit au suicide ni droit à
l'euthanasie : le droit existe pour
protéger la vie et la coexistence entre
les hommes, pas pour causer la mort.
Il n'est donc jamais licite pour
quiconque de collaborer à de tels
actes immoraux ou de laisser
entendre que l'on puisse en être
complice en paroles, par action ou
par omission. Le seul vrai droit est
celui du malade à être accompagné
et soigné avec humanité. Ce n'est
qu'ainsi que sa dignité pourra être
préservée jusqu'à sa mort naturelle.
« Aucun agent de santé, par
conséquent, ne peut devenir le tuteur



exécutif d'un droit inexistant, même
lorsque l'euthanasie est demandée
en toute conscience par la personne
concernée ». [79]

À cet égard, les principes généraux
concernant la coopération au mal,
autrement dit à des actions illicites,
sont réaffirmés comme suit : « Les
chrétiens, comme tous les hommes
de bonne volonté, sont appelés, par
un grave devoir de conscience, à ne
pas prêter leur concours formel à ces
pratiques qui, bien qu'admises par le
droit civil, sont contraires à la Loi de
Dieu. En fait, d'un point de vue
moral, il n'est jamais licite de
coopérer formellement au mal. Une
telle coopération se produit lorsque
l'action entreprise, soit par sa nature
même, soit par la configuration
qu'elle prend dans un contexte
concret, se caractérise par une
participation directe à un acte contre
la vie humaine innocente ou par le
partage de l'intention immorale de

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftn79


l'agent principal. Cette coopération
ne peut jamais être justifiée ni en
invoquant le respect de la liberté
d'autrui, ni en s'appuyant sur le fait
que le droit civil le prévoit et l'exige :
pour les actes que chacun accomplit
personnellement, il existe une
responsabilité morale à laquelle
personne ne peut jamais se
soustraire et sur laquelle chacun sera
jugé par Dieu lui-même (cf. Rm 2, 6 ;
14, 12) ». [80]

Il est nécessaire que les États
reconnaissent l'objection de
conscience dans le domaine médical
et sanitaire, conformément aux
principes de la loi morale naturelle,
en particulier lorsque le service de la
vie interpelle quotidiennement la
conscience humaine. [81]Lorsqu’elle
n'est pas reconnue, on pourra en
arriver à la situation de devoir
désobéir à la loi, pour ne pas ajouter
l'injustice à l'injustice, en
conditionnant la conscience des

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftn80
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftn81


personnes. Les personnels de santé
ne doivent pas hésiter à la réclamer
comme un droit propre et comme
une contribution spécifique au bien
commun.

De même, les établissements de santé
doivent surmonter les fortes
pressions économiques qui les
amènent parfois à accepter la
pratique de l'euthanasie. Et si la
difficulté de trouver les moyens
nécessaires rend l'engagement des
institutions publiques très lourd, la
société dans son ensemble est
appelée à se responsabiliser
davantage pour que les malades
incurables ne soient pas abandonnés
à eux-mêmes ou aux seules
ressources de leur famille. Tout cela
exige une position claire et unifiée de
la part des Conférences Épiscopales,
des Églises locales, ainsi que des
communautés et institutions
catholiques, afin de protéger leur
droit à l'objection de conscience dans



les contextes juridiques qui
prévoient l'euthanasie et le suicide.

Les établissements de santé
catholiques constituent un signe
concret de la manière dont la
communauté ecclésiale, à l'instar du
Bon Samaritain, prend soin des
malades. Le commandement de
Jésus, « guérissez les malades » ( Lc
10, 9), trouve sa concrétisation non
seulement en leur imposant les
mains, mais aussi en les recueillant
dans la rue, en les aidant chez eux et
en mettant en place des structures
d'accueil et d'hospitalité appropriées.
Fidèle au commandement du
Seigneur, l'Église a construit au cours
des siècles diverses structures
d'accueil, où le soin médical trouve
une déclinaison spécifique dans la
dimension du service intégral à la
personne malade.

Les établissements de santé
catholiques sont appelés à être des



témoins fidèles de l'indispensable
attention éthique au respect des
valeurs humaines fondamentales et
des valeurs chrétiennes qui
constituent leur identité, en
s’abstenant de comportements
clairement illicites moralement et
par une obéissance déclarée et
formelle aux enseignements du
Magistère ecclésial. Toute autre
action qui ne correspond pas aux
objectifs et aux valeurs dont
s'inspirent les établissements de
santé catholiques n'est pas
acceptable sur le plan éthique et, par
conséquent, remet en cause
l'attribution à l'établissement de
santé lui-même du titre de
“catholique”.

En ce sens, il n'est pas admissible sur
le plan éthique d'avoir une
collaboration institutionnelle avec
d'autres hôpitaux pour orienter et
diriger les personnes qui demandent
l'euthanasie. De tels choix ne



peuvent être moralement admis ou
soutenus dans leur mise en œuvre
concrète, même s'ils sont
juridiquement possibles. En effet, les
lois qui approuvent l'euthanasie «
non seulement ne créent aucune
obligation pour la conscience, mais
elles entraînent une obligation grave
et précise de s'y opposer par
l'objection de conscience. Dès les
origines de l'Église, la prédication
apostolique a enseigné aux chrétiens
le devoir d'obéir aux pouvoirs
publics légitimement constitués (cf. 
Rm 13, 1-7 ; 1 P 2, 13-14), mais elle a
donné en même temps le ferme
avertissement qu' “il faut obéir à
Dieu plutôt qu'aux hommes” ( Ac 5,
29) ». [82]

Le droit à l'objection de conscience
ne doit pas nous faire oublier que les
chrétiens ne rejettent pas ces lois en
vertu d'une conviction religieuse
privée, mais en vertu d'un droit
fondamental et inviolable de chaque

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftn82


personne, essentiel au bien commun
de toute la société. Il s'agit en effet de
lois contraires au droit naturel, dans
la mesure où elles sapent les
fondements mêmes de la dignité
humaine et d'une vie en commun
fondée sur la justice.

10. L’accompagnement pastoral et le
soutien des sacrements

Le moment de la mort est une étape
décisive de l'homme dans sa
rencontre avec le Dieu Sauveur.
L'Église est appelée à accompagner
spirituellement les fidèles dans cette
situation, en leur offrant les
“ressources de guérison” que sont la
prière et les sacrements. Aider les
chrétiens à le vivre dans un contexte
d'accompagnement spirituel est un
acte suprême de charité. Précisément
parce qu’ « aucun croyant ne devrait
mourir dans la solitude et dans
l'abandon », [83] il est nécessaire de
créer autour du malade une solide

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftn83


plateforme de relations humaines et
humanisantes qui l'accompagnent et
l'ouvrent à l'espérance.

La parabole du Bon Samaritain
indique quelle doit être la relation
avec le voisin qui souffre, quelles
sont les attitudes à éviter –
indifférence, apathie, préjugés, peur
de se salir les mains, enfermement
dans ses propres affaires – et ce qu'il
faut entreprendre – attention, écoute,
compréhension, compassion,
discrétion.

L'invitation à l'imitation, « Va et toi
aussi fais de même » (Lc 10, 37), est
un avertissement à ne pas sous-
estimer tout le potentiel humain de
présence, de disponibilité,
d'acceptation, de discernement,
d'implication, qu’exige la proximité
avec les personnes dans le besoin et
qui est une composante essentielle
du soin intégral de la personne
malade.



La qualité de l'amour et des soins
prodigués aux personnes en
situations critiques et terminales
contribue au désir terrible et
extrême de mettre fin à sa vie. Seul
un contexte de chaleur humaine et
de fraternité évangélique, en effet,
peut ouvrir un horizon positif et
soutenir le malade dans l’espérance
et dans la confiante remise de soi.

Cet accompagnement s'inscrit dans le
cadre du parcours défini par les
soins palliatifs et doit inclure le
patient et sa famille.

La famille a toujours joué un rôle
important dans le soin, et sa
présence, son soutien et son affection
sont un facteur thérapeutique
essentiel pour le malade. Le pape
François rappelle en effet qu’elle «
est depuis toujours l’“hôpital” le plus
proche. Aujourd’hui encore, dans de
nombreuses parties du monde,
l’hôpital est un privilège réservé à de



rares personnes et, souvent, il est
éloigné. Ce sont la maman, le papa,
les frères, les sœurs, les grands-
mères qui assurent les soins et qui
aident à guérir ». [84]

Prendre les autres en charge ou
prendre soin de la souffrance
d’autrui est un engagement qui
n'implique pas seulement certains,
mais engage la responsabilité de
tous, de toute la communauté
chrétienne. Saint Paul dit que
lorsqu'un membre souffre, c'est tout
le corps qui est dans la souffrance
(cf. 1 Co 12, 26) et tout entier se
penche sur le membre malade pour
lui apporter le soulagement. Chacun,
pour sa part, est appelé à être un
“serviteur de la consolation” face à
toute situation humaine de
désolation et de découragement.

L'accompagnement pastoral fait
appel à l'exercice des vertus
humaines et chrétiennes d' empathie

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftn84


(en-pathos), de compassion (cum-
passio), de prise en charge de sa
souffrance en la partageant, et de 
consolation (cum-solacium), d'entrée
dans la solitude de l'autre pour faire
en sorte qu’il se sente aimé, accueilli,
accompagné, soutenu.

Le ministère d'écoute et de
consolation que le prêtre est appelé à
offrir, se faisant signe de la
sollicitude compatissante du Christ et
de l'Église, peut et doit jouer un rôle
décisif. Dans cette importante
mission, il est extrêmement
important de témoigner, en les
associant, de cette vérité et de cette
charité avec lesquelles le regard du
Bon Pasteur ne cesse d'accompagner
tous ses enfants. Étant donné
l'importance de la figure du prêtre
dans l'accompagnement humain,
pastoral et spirituel des malades en
fin de vie, il est nécessaire de
prévoir, dans son parcours de
formation, une préparation



actualisée et ciblée à cet égard. Il est
également important que les
médecins et les personnels de santé
soient formés à cet accompagnement
chrétien, car il peut y avoir des
circonstances particulières qui
rendent très difficile la présence
adéquate des prêtres au chevet des
malades en phase terminale.

Être des hommes et des femmes
experts en humanité signifie
favoriser, au travers des attitudes
par lesquelles chacun prend soin de
son prochain qui souffre, la
rencontre avec le Seigneur de la vie,
seul capable de verser de manière
efficace, sur les blessures humaines,
l'huile de la consolation et le vin de
l'espérance.

Tout homme a le droit naturel d'être
assisté en cette heure suprême selon
les expressions de la religion qu'il
professe.



Le moment sacramentel est toujours
le point culminant de tout l’effort
pastoral de soin qui précède et la
source de tout ce qui suit.

L'Église appelle sacrements « de
guérison »[85]la Pénitence et
l'Onction des malades, qui culminent
dans l'Eucharistie comme “viatique”
pour la vie éternelle. [86]Par la
proximité de l'Église, le malade vit la
proximité du Christ qui
l'accompagne sur le chemin de la
maison du Père (cf. Jn 14, 6) et l'aide
à ne pas tomber dans le désespoir, 
[87]le soutenant dans l'espérance,
surtout quand le chemin devient plus
difficile.[88]

11. Le discernement pastoral à l'égard
de ceux qui demandent l'euthanasie
ou le suicide assisté

Un cas très particulier dans lequel il
est aujourd'hui nécessaire de
réaffirmer l'enseignement de l'Église
est l'accompagnement pastoral de

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftn85
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftn86
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftn87
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftn88


celui qui a expressément demandé
l'euthanasie ou le suicide assisté. En
ce qui concerne le sacrement de la
réconciliation, le confesseur doit
veiller à ce qu'il y ait une contrition, 
laquelle est nécessaire pour la validité
de l'absolution et consiste en « une
douleur de l’âme et une détestation
du péché commis, avec le propos de
ne pas pécher à l’avenir ». [89]Dans
notre cas, nous avons affaire à une
personne qui, au-delà de ses
dispositions subjectives, a fait le
choix d'un acte gravement immoral
et y persévère librement. Il s'agit
d'une non-disposition manifeste à la
réception des sacrements de la
Pénitence, avec l'absolution, [90]et de
l’Onction des malades,[91]ainsi que
du Viatique.[92] Le pénitent pourra
recevoir ces sacrements lorsque sa
volonté de prendre des mesures
concrètes permettra au ministre de
conclure qu’il a modifié sa décision.
Cela implique également qu'une
personne qui s'est inscrite auprès

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftn89
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftn90
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftn91
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftn92


d'une association pour recevoir
l'euthanasie ou le suicide assisté doit
montrer son intention d'annuler
cette inscription avant de recevoir
les sacrements. Il faut rappeler que
la nécessité de différer l’absolution
n'implique pas un jugement quant à
l’imputabilité de la faute, dans la
mesure où la responsabilité
personnelle peut être réduite, voire
inexistante. [93] Dans le cas où le
patient serait désormais inconscient,
le prêtre pourrait administrer les
sacrements sub condicione si le
repentir peut être présumé à partir
d'un signe donné précédemment par
la personne malade.

Cette position de l'Église n'est pas le
signe d'un manque d’accueil envers
les malades. Elle doit, en effet, être
associée à l'offre toujours possible
d'aide et d'écoute, toujours
accordées, ainsi qu'à une explication
approfondie du contenu du
sacrement, afin de donner à la

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftn93


personne, jusqu'au dernier moment,
les outils pour le choisir et le désirer.
L'Église, en effet, veille à scruter les
signes de conversion suffisants pour
que les fidèles puissent
raisonnablement demander à
recevoir les sacrements. Il faut
rappeler que le report de l'absolution
est aussi un acte médicinal de
l'Église, qui vise non pas à
condamner le pécheur mais à le faire
évoluer et à l’accompagner vers la
conversion.

Ainsi, même lorsqu'une personne
n'est pas en condition objective pour
recevoir les sacrements, une
proximité qui invite toujours à la
conversion est nécessaire. Surtout si
l'euthanasie, demandée ou acceptée,
n’est pas pratiquée dans un bref
délai. Il y aura alors la possibilité
d'un accompagnement pour faire
renaître l'espérance et modifier le
choix erroné, afin que l’accès aux
sacrements soit ouvert au malade.



Cependant, il n'est pas admissible de
la part de ceux qui assistent
spirituellement ces malades de faire
quelque geste extérieur que ce soit
qui puisse être interprété comme
une approbation de l'euthanasie,
comme par exemple rester présent
au moment de sa réalisation. Une
telle présence ne peut être
interprétée que comme une
complicité. Ce principe concerne en
particulier, mais pas seulement, les
aumôniers des structures de santé où
l'euthanasie peut être pratiquée, qui
ne doivent pas faire scandale en se
montrant d'une quelconque manière
complices de la suppression d'une
vie humaine.

12. La réforme du système éducatif et
de la formation des personnels de
santé

Dans le contexte social et culturel
actuel, si riche en défis liés à la
protection de la vie humaine aux



stades les plus critiques de
l'existence, le rôle de l'éducation est
incontournable. La famille, l'école,
les autres institutions éducatives et
les communautés paroissiales
doivent travailler avec persévérance
à éveiller et affiner cette sensibilité
envers les autres et leur souffrance,
dont la figure du Samaritain
évangélique est devenue un symbole.
[94]

Les aumôneries hospitalières sont
tenues de développer la formation
spirituelle et morale des personnels
de santé, notamment des médecins et
du personnel infirmier, ainsi que des
groupes de bénévoles des hôpitaux,
afin qu'ils sachent apporter
l’assistance humaine et
psychologique nécessaire dans les
dernières étapes de la vie. Le soin
psychologique et spirituel du patient
tout au long de la maladie doit être
une priorité pour les agents
pastoraux et sanitaires, en prenant

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftn94


soin de placer le patient et sa famille
au centre.

Les soins palliatifs doivent être
répandus dans le monde entier et il
est nécessaire de mettre en place des
cours diplômants pour la formation
spécialisée des personnels de santé.
Est également prioritaire la diffusion
d'une information correcte et
généralisée sur l'efficacité de soins
palliatifs authentiques pour un
accompagnement digne de la
personne jusqu'à la mort naturelle.
Les établissements de santé
d'inspiration chrétienne doivent
préparer pour leurs propres
personnels, comme une composante
essentielle des soins palliatifs, des
principes directeurs qui incluent une
assistance psychologique, morale et
spirituelle appropriée.

L'assistance humaine et spirituelle
doit être intégrée dans la formation
académique de tous les personnels



de santé et dans les stages en milieu
hospitalier.

En outre, les structures de santé et de
soins doivent fournir des modèles
d'assistance psychologique et
spirituelle aux personnels de la santé
qui s'occupent des patients en phase
terminale de la vie humaine. Il est
essentiel de prendre soin des
soignants pour éviter que le fardeau
(burn out) de la souffrance et de la
mort des patients incurables ne
retombe sur les soignants et les
médecins. Ceux-ci ont besoin de
soutien et de moments adaptés de
confrontation et d'écoute, afin de
pouvoir élaborer non seulement des
valeurs et des émotions, mais aussi le
sens de l'angoisse, de la souffrance et
de la mort dans le cadre de leur
service de la vie. Ils doivent pouvoir
percevoir le sens profond de
l’espérance et la conscience que leur
mission est une véritable vocation à
soutenir et à accompagner le mystère



de la vie et de la grâce dans les
phases douloureuses et terminales de
l'existence. [95]

Conclusion

Le mystère de la Rédemption de
l'homme est étonnamment enraciné
dans l'implication amoureuse de
Dieu dans la souffrance humaine.
Voilà pourquoi nous pouvons avoir
confiance en Dieu et transmettre
cette certitude dans la foi à l'homme
souffrant et effrayé par la douleur et
par la mort.

Le témoignage chrétien montre que
l’espérance est toujours possible,
même dans la culture du déchet. «
L'éloquence de la parabole du Bon
Samaritain et de l'Évangile entier se
résume avant tout à ceci: l'homme
doit se sentir comme appelé à titre
vraiment personnel à être le témoin
de l'amour dans la souffrance ». [96]

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftn95
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftn96


L'Église apprend du Bon Samaritain
le soin des malades en phase
terminale et obéit ainsi au
commandement lié au don de la vie :
« Respecte, défends, aime et sers la vie,
toute vie humaine ! ».[97]L'évangile
de la vie est un évangile de
compassion et de miséricorde
adressé à l'homme concret, faible et
pécheur, pour le relever, le garder
dans la vie de la grâce et, si possible,
le guérir de toutes ses blessures.

Mais il ne suffit pas de partager la
douleur, il faut se plonger dans les
fruits du Mystère Pascal du Christ
pour vaincre le péché et le mal, avec
la volonté de « faire cesser la misère
du prochain comme s’il s’agissait de
la sienne propre ». [98]La plus
grande misère, cependant, consiste
en l'absence d'espérance face à la
mort. Cette espérance est celle que
proclame le témoignage chrétien qui,
pour être efficace, doit être vécu
dans la foi, en impliquant tous les

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftn97
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftn98


intéressés, membres de la famille,
infirmiers, médecins, et la pastorale
des diocèses et des centres
hospitaliers catholiques, appelés à
vivre fidèlement le devoir
d'accompagner les malades dans
toutes les phases de la maladie, et en
particulier dans les phases critiques
et terminales de la vie, telles que
définies dans le présent document.

Le Bon Samaritain, qui place le
visage de son frère éprouvé au
centre de son cœur, sait voir son
besoin, lui offre tout le bien
nécessaire pour le soulager de la
blessure de la désolation et ouvre
dans son cœur de lumineuses
embrasures d'espérance.

La volonté de faire le bien qui habite
le Samaritain, devenu le prochain de
l'homme blessé non pas avec des
paroles ou avec sa langue, mais avec
des actes et en vérité (cf. 1 Jn 3, 18),
prend la forme du soin, à l'exemple



du Christ, qui est passé en faisant le
bien et en guérissant tout le monde
(cf. Ac 10, 38).

Guéris par Jésus, nous devenons des
hommes et des femmes appelés à
proclamer sa puissance de guérison,
à aimer et à prendre soin de notre
prochain comme Il nous en a donné
le témoignage.

Cette vocation à aimer et à prendre
soin des autres,[99] qui porte avec
elle des gains d'éternité, est rendue
explicite par le Seigneur de la vie
dans la paraphrase du Jugement
Dernier : Recevez le Royaume en
héritage, car j'étais malade et vous
m'avez visité. Quand, Seigneur ?
Chaque fois que vous l’avez fait à
l’un de ces plus petits de vos frères, à
l’un de vos frères souffrants, c’est à
moi que vous l’avez fait (cf. Mt 25,
31-46).

Le 25 juin 2020, le Souverain Pontife
François a approuvé cette Lettre,

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftn99


décidée lors de la Session Plénière du
29 janvier 2020, et en a ordonné la
publication.

Donné à Rome, au siège de la
Congrégation pour la Doctrine de la
Foi, le 14 juillet 2020, mémoire
liturgique de saint Camille de Lellis.

Luis F. Card. Ladaria, S. I.

Préfet

+ Giacomo Morandi

Archevêque titulaire de Cerveteri

Secrétaire

[1] Messale Romano riformato a
norma dei decreti del Concilio
Ecumenico Vaticano II, promulgato da
papa Paolo VI e riveduto da papa
Giovanni Paolo II , Conferenza
Episcopale Italiana – Fondazione di



Religione Santi Francesco d’Assisi e
Caterina da Siena, Roma 2020,
Prefazio Comune VIII, p. 404.

[2] Cf. Conseil Pontifical pour la
Pastorale des Services de la Santé,
Nouvelle Charte des Personnels de
Santé, Libreria Editrice Vaticana,
Città del Vaticano 2016, n. 6.

[3] Cf. Benoît XVI, Lett. enc. Spe salvi
(30 novembre 2007), n. 22 : AAS 99
(2007), 1004. «Si au progrès
technique ne correspond pas un
progrès dans la formation éthique de
l'homme, dans la croissance de
l'homme intérieur (cf. Ep 3, 16 ; 2 Co
4, 16), alors ce n'est pas un progrès,
mais une menace pour l'homme et
pour le monde ».

[4] Cf. François, Discours à
l’Association italienne contre les
leucémies, lymphomes et myélome
(AIL) (2 mars 2019) : L’Osservatore
Romano, 3 mars 2019, 7.

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftnref3
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/fr/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftnref4


[5] François, Exhort. ap. Amoris
laetitia (19 mars 2016), n. 3 : AAS 108
(2016), 312.

[6] Cf. Conc. Œcum. Vat. II, Const.
past. Gaudium et spes (7 décembre
1965), n. 10 : AAS 58 (1966),
1032-1033.

[7] Cf. Jean-Paul II, Lett. ap. Salvifici
doloris (11 février 1984), n. 4 : AAS 76
(1984), 203.

[8] Cf.Conseil Pontifical pour la
Pastorale des Services de la Santé, 
Nouvelle Charte des Personnels de
Santé, n. 144.

[9] François, Message pour la XLVIIIe
Journée Mondiale des
communications sociales (24 janvier
2014) : AAS 106 (2014), 114.

[10] Jean-Paul II, Lett. enc. 
Evangelium vitae (25 mars 1995), n.
87 : AAS 87 (1995), 500.

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftnref5
https://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftnref6
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_fr.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftnref7
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/apost_letters/1984/documents/hf_jp-ii_apl_11021984_salvifici-doloris.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/apost_letters/1984/documents/hf_jp-ii_apl_11021984_salvifici-doloris.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftnref8
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftnref9
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/messages/communications/documents/papa-francesco_20140124_messaggio-comunicazioni-sociali.html
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/messages/communications/documents/papa-francesco_20140124_messaggio-comunicazioni-sociali.html
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/messages/communications/documents/papa-francesco_20140124_messaggio-comunicazioni-sociali.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftnref10
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031995_evangelium-vitae.html


[11] Cf. Jean-Paul II, Lett. enc. 
Centesimus annus (1er mai 1991), n.
37 : AAS 83 (1991), 840.

[12] Jean-Paul II, Lett. enc. Veritatis
splendor (6 août 1993), n. 50 : AAS 85
(1993), 1173.

[13] Jean-Paul II, Discours aux
participants au Congrès international
promu par la Fédération
internationale des Associations des
médecins catholiques (20 mars 2004),
n. 7 : AAS 96 (2004), 489.

[14] Cf. Congrégation pour la
Doctrine de la Foi, Lettre Placuit Deo
(22 février 2018), n. 6 : AAS 110
(2018), 430.

[15] Cf.Conseil Pontifical pour la
Pastorale des Services de la
Santé,Nouvelle Charte des Personnels
de Santé, n. 9.

[16] Cf. Paul VI, Allocution à la
dernière session publique du Concile

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftnref11
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_01051991_centesimus-annus.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftnref12
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_06081993_veritatis-splendor.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_06081993_veritatis-splendor.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftnref13
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/speeches/2004/march/documents/hf_jp-ii_spe_20040320_congress-fiamc.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/speeches/2004/march/documents/hf_jp-ii_spe_20040320_congress-fiamc.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/speeches/2004/march/documents/hf_jp-ii_spe_20040320_congress-fiamc.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/speeches/2004/march/documents/hf_jp-ii_spe_20040320_congress-fiamc.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/speeches/2004/march/documents/hf_jp-ii_spe_20040320_congress-fiamc.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftnref14
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20180222_placuit-deo_fr.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftnref15
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftnref16


(7 décembre 1965) : AAS 58 (1966),
55-56.

[17] Conseil Pontifical pour la
Pastorale des Services de la Santé, 
Nouvelle Charte des Personnels de
Santé, n. 9.

[18] Cf. Congrégation pour la
Doctrine de la Foi, Lettre Placuit Deo
(22 février 2018), n. 12 : AAS 110
(2018), 433-434.

[19] François, Discours aux
participants à l’Assemblée Plénière de
la Congrégation pour la Doctrine de la
Foi (30 janvier 2020) : L’Osservatore
Romano, 31 janvier 2020, 7.

[20] Cf. Benoît XVI, Lett. enc. Deus
caritas est (25 décembre 2005), n. 31 :
AAS 98 (2006), 245.

[21] Cf. Benoît XVI, Lett. enc. Caritas
in veritate (29 juin 2009), n. 76 : AAS
101 (2009), 707.

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftnref17
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftnref18
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20180222_placuit-deo_fr.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftnref19
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/speeches/2020/january/documents/papa-francesco_20200130_plenaria-cfaith.html
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/speeches/2020/january/documents/papa-francesco_20200130_plenaria-cfaith.html
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/speeches/2020/january/documents/papa-francesco_20200130_plenaria-cfaith.html
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/speeches/2020/january/documents/papa-francesco_20200130_plenaria-cfaith.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftnref20
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/fr/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20051225_deus-caritas-est.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/fr/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20051225_deus-caritas-est.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftnref21
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/fr/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/fr/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html


[22] Cf. Jean-Paul II, Lett. enc. 
Evangelium vitae (25 mars 1995), n.
49 : AAS 87 (1995), 455 : «Le sens le
plus vrai et le plus profond de la vie:
être un don qui s'accomplit dans le
don de soi ».

[23] Conc. Œcum. Vat. II, Const.
Dogm. Dei Verbum (8 novembre
1965), n. 2 : AAS 58 (1966), 818.

[24] Jean-Paul II, Lett. enc. 
Evangelium vitae (25 mars 1995), n.
34 : AAS 87 (1995), 438.

[25] Cf. Déclaration conjointe des
Religions Monothéistes Abrahamiques
sur les problématiques de la fin de
vie , Cité du Vatican, 28 octobre 2019 :
« Nous sommes opposés à toutes les
formes d'euthanasie – qui est un acte
direct, délibéré et intentionnel d'ôter
la vie – ainsi qu'au suicide
médicalement assisté, qui est un
soutien direct, délibéré et
intentionnel au suicide – parce que
ce sont des actes totalement

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftnref22
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031995_evangelium-vitae.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftnref23
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651118_dei-verbum_fr.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftnref24
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031995_evangelium-vitae.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftnref25


contraires à la valeur de la vie
humaine et qu'ils sont donc
moralement et religieusement
mauvais et devraient être interdits
sans exception ».

[26] Cf. François, Discours aux
participants au Congrès
commémoratif de l’Association des
médecins catholiques italiens à
l’occasion du 70e anniversaire de sa
fondation (15 novembre 2014) : AAS
106 (2014), 976.

[27] Cf. Conseil Pontifical pour la
Pastorale des Services de la
Santé,Nouvelle Charte des Personnels
de Santé, n. 1 ; Congrégation pour la
Doctrine de la Foi, Instr. Dignitas
personae (8 septembre 2008), n. 8 : 
AAS 100 (2008), 863.

[28] François, Lett. enc. Laudato si’
(24 mai 2015), n. 65 : AAS 107 (2015),
873.

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftnref26
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141115_medici-cattolici-italiani.html
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141115_medici-cattolici-italiani.html
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141115_medici-cattolici-italiani.html
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141115_medici-cattolici-italiani.html
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141115_medici-cattolici-italiani.html
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141115_medici-cattolici-italiani.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftnref27
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20081208_dignitas-personae_fr.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20081208_dignitas-personae_fr.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftnref28
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#65.


[29] Conc. Œcum. Vat. II, Const. Past. 
Gaudium et spes (7 décembre 1965),
n. 27 : AAS 58 (1966), 1047-1048.

[30] François, Discours aux
participants au Congrès
commémoratif de l’Association des
médecins catholiques italiens à
l’occasion du 70e anniversaire de sa
fondation (15 novembre 2014) : AAS
106 (2014), 976.

[31] Cf. François, Discours à la
Fédération nationale des Ordres des
médecins chirurgiens et des
odontologues italiens (20 septembre
2019) : L’Osservatore Romano, 21
septembre 2019, 8 : «Il s’agit de voies
expéditives face à des choix qui ne
sont pas, comme ils pourraient le
sembler, l’expression de la liberté de
la personne, lorsqu’ils incluent
l’élimination du malade comme une
possibilité, ou de la fausse
compassion face à la demande d’être
aidé à anticiper sa mort ».

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftnref29
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_fr.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftnref30
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141115_medici-cattolici-italiani.html
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141115_medici-cattolici-italiani.html
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141115_medici-cattolici-italiani.html
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141115_medici-cattolici-italiani.html
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141115_medici-cattolici-italiani.html
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141115_medici-cattolici-italiani.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftnref31
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/speeches/2019/september/documents/papa-francesco_20190920_medici.html
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/speeches/2019/september/documents/papa-francesco_20190920_medici.html
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/speeches/2019/september/documents/papa-francesco_20190920_medici.html
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/speeches/2019/september/documents/papa-francesco_20190920_medici.html


[32] Congrégation pour la Doctrine
de la Foi, Lettre Placuit Deo (22
février 2018), n. 3 : AAS 110 (2018),
428-429 ; cf. François, Lett. enc. 
Laudato si’ (24 mai 2015), n. 162 : 
AAS 107 (2015), 912.

[33] Cf. Benoît XVI, Lett. enc. Caritas
in veritate (29 juin 2009), n. 53 : AAS
101 (2009), 688. «Une des pauvretés
les plus profondes que l’homme
puisse expérimenter est la solitude.
Tout bien considéré, les autres
formes de pauvreté, y compris les
pauvretés matérielles, naissent de
l’isolement, du fait de ne pas être
aimé ou de la difficulté d’aimer ».

[34] François, Exhort. ap. Evangelii
gaudium (24 novembre 2013), n. 53 : 
AAS 105 (2013), 1042 ; voir aussi : Id., 
Discours à la délégation de l’Institut
Dignitatis Humanae (7 décembre
2013) : AAS 106 (2014) 14-15 ; Id., 
Rencontre avec les personnes âgées

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftnref32
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20180222_placuit-deo_fr.html
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#162.
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftnref33
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/fr/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/fr/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftnref34
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/speeches/2013/december/documents/papa-francesco_20131207_istituto-dignitatis.html
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/speeches/2013/december/documents/papa-francesco_20131207_istituto-dignitatis.html
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/speeches/2013/december/documents/papa-francesco_20131207_istituto-dignitatis.html
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/speeches/2014/september/documents/papa-francesco_20140928_incontro-anziani.html


(28 septembre 2014) : AAS 106 (2014)
759-760.

[35] Cf. Jean-Paul II, Lett. enc. 
Evangelium vitae (25 mars 1995), n.
12 : AAS 87 (1995), 414.

[36] Congrégation pour la Doctrine
de la Foi, Décl. Iura et bona (5 mai
1980), II : AAS 72 (1980), 546.

[37] Jean-Paul II, Lett. enc. 
Evangelium vitae (25 mars 1995), n.
65 : AAS 87 (1995), 475 ; cf.
Congrégation pour la Doctrine de la
Foi, Décl. Iura et bona (5 mai 1980),
II : AAS 72 (1980), 546.

[38] Jean-Paul II, Lett. enc. 
Evangelium vitae (25 mars 1995), n.
65 : AAS 87 (1995), 477. Il s’agit d’une
doctrine proposée de façon
définitive, dans laquelle l’Église
engage son infaillibilité : cf.
Congrégation pour la Doctrine de la
Foi, Note doctrinale illustrant la
formule conclusive de la Professio

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftnref35
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031995_evangelium-vitae.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftnref36
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19800505_eutanasia_fr.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftnref37
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031995_evangelium-vitae.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19800505_eutanasia_fr.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftnref38
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031995_evangelium-vitae.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_1998_professio-fidei_fr.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_1998_professio-fidei_fr.html


fidei (29 juin 1998), n. 11 : AAS 90
(1998), 550.

[39] Congrégation pour la Doctrine
de la Foi, Décl. Iura et bona (5 mai
1980), II : AAS 72 (1980), 546.

[40] Cf. Catéchisme de l’Église
Catholique, n. 2286.

[41] Cf. Catéchisme de l’Église
Catholique, nn. 1735 et 2282.

[42] Congrégation pour la Doctrine
de la Foi, Décl. Iura et bona (5 mai
1980), II : AAS 72 (1980), 546.

[43] Conseil Pontifical pour la
Pastorale des Services de la Santé, 
Nouvelle Charte des Personnels de
Santé, n. 169.

[44] Cf. ibidem, n. 170.

[45] Cf. Jean-Paul II, Lett. enc. 
Evangelium vitae (25 mars 1995), n.
72 : AAS 87 (1995), 484-485.

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_1998_professio-fidei_fr.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftnref39
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19800505_eutanasia_fr.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftnref40
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftnref41
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftnref42
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19800505_eutanasia_fr.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftnref43
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftnref44
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftnref45
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031995_evangelium-vitae.html


[46] François, Discours aux
participants à l’Assemblée Plénière de
la Congrégation pour la Doctrine de la
Foi (30 janvier 2020) : L’Osservatore
Romano, 31 janvier 2020, 7.

[47] Jean-Paul II, Lett. enc. Veritatis
splendor (6 août 1993), n. 15 : AAS 85
(1993), 1145.

[48] Cf. Benoît XVI, Lett. enc. Spe salvi
(30 novembre 2007), nn. 36-37 : AAS
99 (2007), 1014-1016.

[49] Congrégation pour la Doctrine
de la Foi, Décl. Iura et bona (5 mai
1980), II : AAS 72 (1980), 546.

[50] Jean-Paul II, Lett. ap. Salvifici
doloris (11 février 1984), n. 5 : AAS 76
(1984), 204.

[51] Cf. Benoît XVI, Lett. enc. Spe salvi
(30 novembre 2007), n. 38 : AAS 99
(2007), 1016.

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftnref46
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/speeches/2020/january/documents/papa-francesco_20200130_plenaria-cfaith.html
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/speeches/2020/january/documents/papa-francesco_20200130_plenaria-cfaith.html
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/speeches/2020/january/documents/papa-francesco_20200130_plenaria-cfaith.html
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/speeches/2020/january/documents/papa-francesco_20200130_plenaria-cfaith.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftnref47
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_06081993_veritatis-splendor.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_06081993_veritatis-splendor.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftnref48
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/fr/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftnref49
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19800505_eutanasia_fr.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftnref50
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/apost_letters/1984/documents/hf_jp-ii_apl_11021984_salvifici-doloris.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/apost_letters/1984/documents/hf_jp-ii_apl_11021984_salvifici-doloris.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftnref51
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/fr/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html


[52] Cf. Jean-Paul II, Lett. ap. Salvifici
doloris (11 février 1984), n. 29 : AAS
76 (1984), 244 : «L'homme qui est le
“prochain” ne peut passer avec
indifférence devant la souffrance des
autres, au nom de la loi
fondamentale de la solidarité
humaine ; il le peut encore moins au
nom de la loi d'amour du prochain. Il
doit “s'arrêter”, “avoir pitié”, comme
le fit le Samaritain de la parabole
évangélique. La parabole en elle-
même exprime une vérité
profondément chrétienne, mais en
même temps une vérité humaine on
ne peut plus universelle ».

[53] Cf. Congrégation pour la
Doctrine de la Foi, Décl. Iura et bona
(5 mai 1980), IV : AAS 72 (1980),
549-551.

[54] Cf. Catéchisme de l’Église
Catholique, n. 2278 ; Conseil
Pontifical pour la Pastorale des
Services de la Santé,Charte des

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftnref52
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/apost_letters/1984/documents/hf_jp-ii_apl_11021984_salvifici-doloris.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/apost_letters/1984/documents/hf_jp-ii_apl_11021984_salvifici-doloris.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftnref53
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19800505_eutanasia_fr.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftnref54


Personnels de la Santé, Libreria
Editrice Vaticana, Città del Vaticano
1995, n. 119 ; Jean-Paul II, Lett. enc. 
Evangelium vitae (25 mars 1995), n.
65 : AAS 87 (1995), 475 ; François,
Message aux participants à la
rencontre régionale européeene de la
World Medical Association (7
novembre 2017) : « Et si nous savons
que nous ne pouvons pas toujours
garantir la guérison de la maladie,
nous pouvons et nous devons
toujours prendre soin de la personne
vivante: sans abréger nous-mêmes sa
vie, mais également sans nous
acharner inutilement contre sa
mort» ; Conseil Pontifical pour la
Pastorale des Services de la Santé, 
Nouvelle Charte des Personnels de
Santé, n. 149.

[55] Cf. Catéchisme de l’Église
Catholique, n. 2278 ; Congrégation
pour la Doctrine de la Foi, Décl. Iura
et bona (5 mai 1980), IV : AAS 72
(1980), 550-551 ; Jean-Paul II, Lett.

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031995_evangelium-vitae.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftnref55
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19800505_eutanasia_fr.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19800505_eutanasia_fr.html


enc. Evangelium vitae (25 mars 1995),
n. 65 : AAS 87 (1995), 475 ; Conseil
Pontifical pour la Pastorale des
Services de la Santé, Nouvelle Charte
des Personnels de Santé, n. 150.

[56] Jean-Paul II, Lett. enc. 
Evangelium vitae (25 mars 1995), n.
65 : AAS 87 (1995), 476.

[57] Cf. Conseil Pontifical pour la
Pastorale des Services de la Santé, 
Nouvelle Charte des Personnels de
Santé, n. 150.

[58] Cf. Jean-Paul II, Discours aux
participants d’une réunion d’étude sur
la procréation responsable (5 juin
1987), n. 1 : Insegnamenti di Giovanni
Paolo II X/2 (1987), 1962 : « Parler de
“conflit de valeurs ou de biens” et de
la nécessité qui en découle de
parvenir à une sorte d’“équilibrage”,
en choisissant l'un et en rejetant
l'autre, n'est pas moralement correct
».

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031995_evangelium-vitae.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftnref56
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031995_evangelium-vitae.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftnref57
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftnref58


[59] Cf. Jean-Paul II, Discours à
l’Association des médecins
catholiques d’Italie (28 décembre
1978) : Insegnamenti di Giovanni
Paolo II, I (1978), 438.

[60] Cf. Conseil Pontifical pour la
Pastorale des Services de la Santé, 
Nouvelle Charte des Personnels de
Santé, n. 150.

[61] Cf. Congrégation pour la
Doctrine de la Foi, Réponses aux
questions de la Conférence épiscopale
des États-Unis concernant
l’alimentation et l’hydratation
artificielles (1er août 2007) : AAS 99
(2007), 820.

[62] Cf. ibidem.

[63] Cf. Conseil Pontifical pour la
Pastorale des Services de la Santé, 
Nouvelle Charte des Personnels de
Santé, n. 152 : « La nutrition et
l'hydratation, même si elles sont
administrées artificiellement, font

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftnref59
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/speeches/1978/documents/hf_jp-ii_spe_19781228_medici-cattolici-ital.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/speeches/1978/documents/hf_jp-ii_spe_19781228_medici-cattolici-ital.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/speeches/1978/documents/hf_jp-ii_spe_19781228_medici-cattolici-ital.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftnref60
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftnref61
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20070801_risposte-usa_fr.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20070801_risposte-usa_fr.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20070801_risposte-usa_fr.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20070801_risposte-usa_fr.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20070801_risposte-usa_fr.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftnref62
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20070801_risposte-usa_fr.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftnref63


partie des traitements de base dus au
mourant, lorsqu'elles ne sont pas
trop pénibles ou ne présentent aucun
inconvénient. Leur suspension
injustifiée peut avoir le sens d'un
véritable acte euthanasique :
“L'administration de nourriture et
d'eau, même par des moyens
artificiels, est en principe un moyen
ordinaire et proportionné de
préserver la vie. Elle est donc
obligatoire, dans la mesure et aussi
longtemps qu'elle s'avère atteindre
son but propre, procurer au patient
l'hydratation et la nutrition. De cette
façon sont évitées la souffrance et la
mort dues à l'inanition et à la
déshydratation” ».

[64] François, Discours aux
participants à l’Assemblée plénière de
l’Académie Pontificale pour la Vie (5
mars 2015) : AAS 107 (2015), 274, en
se référant à : Jean-Paul II, Lett. enc. 
Evangelium vitae (25 mars 1995), n.
65 : AAS 87 (1995), 476. Cf. 

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftnref64
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/speeches/2015/march/documents/papa-francesco_20150305_pontificia-accademia-vita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/speeches/2015/march/documents/papa-francesco_20150305_pontificia-accademia-vita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/speeches/2015/march/documents/papa-francesco_20150305_pontificia-accademia-vita.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031995_evangelium-vitae.html


Catéchisme de l’Église Catholique , n.
2279.

[65] Cf. François, Discours aux
participants à l’Assemblée plénière de
l’Académie Pontificale pour la Vie (5
mars 2015) : AAS 107 (2015), 275.

[66] Cf. Conseil Pontifical pour la
Pastorale des Services de la Santé, 
Nouvelle Charte des Personnels de
Santé, n. 147.

[67] Cf. Jean-Paul II, Lett. ap. Salvifici
doloris (11 février 1984), n. 2 : AAS 76
(1984), 202 : « La souffrance semble
appartenir à la transcendance de
l'homme ; c'est un des points sur
lesquels l'homme est en un sens
“destiné” à se dépasser lui-même, et
il y est appelé d'une façon
mystérieuse ».

[68] Benoît XVI, Lett. enc. Spe salvi
(30 novembre 2007), n. 38 : AAS 99
(2007), 1016.

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftnref65
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/speeches/2015/march/documents/papa-francesco_20150305_pontificia-accademia-vita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/speeches/2015/march/documents/papa-francesco_20150305_pontificia-accademia-vita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/speeches/2015/march/documents/papa-francesco_20150305_pontificia-accademia-vita.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftnref66
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftnref67
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/apost_letters/1984/documents/hf_jp-ii_apl_11021984_salvifici-doloris.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/apost_letters/1984/documents/hf_jp-ii_apl_11021984_salvifici-doloris.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftnref68
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/fr/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html


[69] Cf. François, Exhort. ap. Amoris
laetitia (19 mars 2016), n. 48 : AAS
108 (2016), 330.

[70] C. Saunders, Watch With Me:
Inspiration for a life in hospice care,
Observatory House, Lancaster, UK,
2005, p. 29.

[71] François, Discours aux
participants à l’Assemblée Plénière de
la Congrégation pour la Doctrine de la
Foi (30 janvier 2020) : L’Osservatore
Romano, 31 janvier 2020, 7.

[72] Cf. Conseil Pontifical pour la
Pastorale des Services de la Santé, 
Nouvelle Charte des Personnels de
Santé, n. 148.

[73] Cf. Pie XII, Allocutio. Trois
questions religieuses et morales
concernant l'analgésie (24 février
1957) : AAS 49 (1957) 134-136 ;
Congrégation pour la Doctrine de la
Foi, Décl. Iura et bona, III : AAS 72
(1980), 547 ; Jean-Paul II, Lett. ap. 

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftnref69
https://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftnref70
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftnref71
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/speeches/2020/january/documents/papa-francesco_20200130_plenaria-cfaith.html
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/speeches/2020/january/documents/papa-francesco_20200130_plenaria-cfaith.html
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/speeches/2020/january/documents/papa-francesco_20200130_plenaria-cfaith.html
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/speeches/2020/january/documents/papa-francesco_20200130_plenaria-cfaith.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftnref72
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftnref73
https://www.vatican.va/content/pius-xii/fr/speeches/1957/documents/hf_p-xii_spe_19570224_anestesiologia.html
https://www.vatican.va/content/pius-xii/fr/speeches/1957/documents/hf_p-xii_spe_19570224_anestesiologia.html
https://www.vatican.va/content/pius-xii/fr/speeches/1957/documents/hf_p-xii_spe_19570224_anestesiologia.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19800505_eutanasia_fr.html


Salvifici doloris (11 février 1984), n.
19 : AAS 76 (1984), 226.

[74] Cf. Pie XII, Allocutio. Iis qui
interfuerunt Conventui internationali.
Romae habito, a « Collegio
Internationali Neuro-Psycho-
Pharmacologico » indicto (9
septembre 1958) : AAS 50 (1958),
694 ; Congrégation pour la Doctrine
de la Foi, Décl. Iura et bona (5 mai
1980), III : AAS 72 (1980), 548 ; 
Catéchisme de l’Église Catholique, n.
2779 ; Conseil Pontifical pour la
Pastorale des Services de la Santé, 
Nouvelle Charte des Personnels de
Santé, n. 155 : «Il est également
possible de provoquer avec des
analgésiques et des narcotiques la
suppression de la conscience chez le
mourant. Cette utilisation mérite une
attention particulière. En présence
de douleurs insupportables,
réfractaires aux thérapies
analgésiques habituelles, à proximité
du moment de la mort, ou dans la

https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/apost_letters/1984/documents/hf_jp-ii_apl_11021984_salvifici-doloris.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftnref74
https://www.vatican.va/content/pius-xii/fr/speeches/1958/documents/hf_p-xii_spe_19580909_neuro-farmacologia.html
https://www.vatican.va/content/pius-xii/fr/speeches/1958/documents/hf_p-xii_spe_19580909_neuro-farmacologia.html
https://www.vatican.va/content/pius-xii/fr/speeches/1958/documents/hf_p-xii_spe_19580909_neuro-farmacologia.html
https://www.vatican.va/content/pius-xii/fr/speeches/1958/documents/hf_p-xii_spe_19580909_neuro-farmacologia.html
https://www.vatican.va/content/pius-xii/fr/speeches/1958/documents/hf_p-xii_spe_19580909_neuro-farmacologia.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19800505_eutanasia_fr.html


perspective bien fondée d'une crise
particulière au moment de la mort,
une indication clinique grave peut
impliquer, avec le consentement du
malade, l'administration de
médicaments supprimant la
conscience. Cette sédation palliative
profonde en phase terminale,
motivée par des raisons cliniques,
peut être moralement acceptable à
condition qu'elle soit faite avec le
consentement du malade, que les
informations appropriées soient
données aux membres de la famille,
que toute intention euthanasique soit
exclue et que la personne malade ait
pu remplir ses devoirs moraux,
familiaux et religieux : “à l'approche
de la mort, les hommes doivent être
en mesure de pouvoir satisfaire à
leurs obligations morales et
familiales, et ils doivent surtout
pouvoir se préparer en pleine
conscience à leur rencontre
définitive avec Dieu”. Par
conséquent, “il ne faut pas, sans



raisons graves, priver le mourant de
la conscience de soi” ».

[75] Cf. Pie XII, Allocutio. Trois
questions religieuses et morales
concernant l'analgésie (24 février
1957) : AAS 49 (1957) 145 ;
Congrégation pour la Doctrine de la
Foi, Décl. Iura et bona (5 mai 1980),
III : AAS 72 (1980), 548 ; Jean-Paul II,
Lett. enc. Evangelium vitae (25 mars
1995), n. 65 : AAS 87 (1995), 476.

[76] Cf. François, Discours aux
participants au Congrès
commémoratif de l’Association des
médecins catholiques italiens à
l’occasion du 70e anniversaire de sa
fondation (15 novembre 2014) : AAS
106 (2014), 978.

[77] Cf. Pie XII, Allocutio. Trois
questions religieuses et morales
concernant l'analgésie (24 février
1957) : AAS 49 (1957), 146 ; Id., 
Allocutio. Iis qui interfuerunt
Conventui internationali. Romae

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftnref75
https://www.vatican.va/content/pius-xii/fr/speeches/1957/documents/hf_p-xii_spe_19570224_anestesiologia.html
https://www.vatican.va/content/pius-xii/fr/speeches/1957/documents/hf_p-xii_spe_19570224_anestesiologia.html
https://www.vatican.va/content/pius-xii/fr/speeches/1957/documents/hf_p-xii_spe_19570224_anestesiologia.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19800505_eutanasia_fr.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031995_evangelium-vitae.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftnref76
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141115_medici-cattolici-italiani.html
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141115_medici-cattolici-italiani.html
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141115_medici-cattolici-italiani.html
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141115_medici-cattolici-italiani.html
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141115_medici-cattolici-italiani.html
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141115_medici-cattolici-italiani.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftnref77
https://www.vatican.va/content/pius-xii/fr/speeches/1957/documents/hf_p-xii_spe_19570224_anestesiologia.html
https://www.vatican.va/content/pius-xii/fr/speeches/1957/documents/hf_p-xii_spe_19570224_anestesiologia.html
https://www.vatican.va/content/pius-xii/fr/speeches/1957/documents/hf_p-xii_spe_19570224_anestesiologia.html
https://www.vatican.va/content/pius-xii/fr/speeches/1958/documents/hf_p-xii_spe_19580909_neuro-farmacologia.html
https://www.vatican.va/content/pius-xii/fr/speeches/1958/documents/hf_p-xii_spe_19580909_neuro-farmacologia.html


habito, a « Collegio Internationali
Neuro-Psycho-Pharmacologico »
indicto (9 septembre 1958) : AAS 50
(1958), 695 ; Congrégation pour la
Doctrine de la Foi, Décl. Iura et bona
(5 mai 1980), III : AAS 72 (1980), 548 ; 
Catéchisme de l’Église Catholique, n.
2279 ; Jean-Paul II, Lett. enc. 
Evangelium vitae (25 mars 1995), n.
65 : AAS 87 (1995), 476 ; Conseil
Pontifical pour la Pastorale des
Services de la Santé, Nouvelle Charte
des Personnels de Santé, n. 154.

[78] Cf.Jean-Paul II, Discours aux
participants au Congrès international
promu par la Fédération
internationale des Associations des
médecins catholiques (20 mars 2004),
7 : AAS 96 (2004), 487 : «Un homme,
même s'il est gravement malade, ou
empêché dans l'exercice de ses
fonctions les plus hautes, est et sera
toujours un homme, et ne deviendra
jamais un “végétal” ou un “animal” ».

https://www.vatican.va/content/pius-xii/fr/speeches/1958/documents/hf_p-xii_spe_19580909_neuro-farmacologia.html
https://www.vatican.va/content/pius-xii/fr/speeches/1958/documents/hf_p-xii_spe_19580909_neuro-farmacologia.html
https://www.vatican.va/content/pius-xii/fr/speeches/1958/documents/hf_p-xii_spe_19580909_neuro-farmacologia.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19800505_eutanasia_fr.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031995_evangelium-vitae.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftnref78
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/speeches/2004/march/documents/hf_jp-ii_spe_20040320_congress-fiamc.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/speeches/2004/march/documents/hf_jp-ii_spe_20040320_congress-fiamc.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/speeches/2004/march/documents/hf_jp-ii_spe_20040320_congress-fiamc.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/speeches/2004/march/documents/hf_jp-ii_spe_20040320_congress-fiamc.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/speeches/2004/march/documents/hf_jp-ii_spe_20040320_congress-fiamc.html


[79] Conseil Pontifical pour la
Pastorale des Services de la Santé, 
Nouvelle Charte des Personnels de
Santé, n. 151.

[80] Ibidem, n. 151 ; cf. Jean-Paul II,
Lett. enc. Evangelium vitae (25 mars
1995), n. 74 : AAS 87 (1995), 487.

[81] Cf. François, Discours aux
participants au Congrès
commémoratif de l’Association des
médecins catholiques italiens à
l’occasion du 70e anniversaire de sa
fondation (15 novembre 2014) : AAS
106 (2014), 977.

[82] Jean-Paul II, Lett. enc. 
Evangelium vitae (25 mars 1995), n.
73 : AAS 87 (1995), 486.

[83] Benoît XVI, Discours aux
participants au Congrès sur le thème «
Aux côtés du malade incurable et de la
personne en fin de vie : orientations
éthiques et pratiques » (25 février
2008) : AAS 100 (2008), 171.

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftnref79
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftnref80
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031995_evangelium-vitae.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftnref81
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141115_medici-cattolici-italiani.html
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141115_medici-cattolici-italiani.html
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141115_medici-cattolici-italiani.html
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141115_medici-cattolici-italiani.html
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141115_medici-cattolici-italiani.html
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141115_medici-cattolici-italiani.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftnref82
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031995_evangelium-vitae.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftnref83
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/fr/speeches/2008/february/documents/hf_ben-xvi_spe_20080225_acd-life.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/fr/speeches/2008/february/documents/hf_ben-xvi_spe_20080225_acd-life.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/fr/speeches/2008/february/documents/hf_ben-xvi_spe_20080225_acd-life.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/fr/speeches/2008/february/documents/hf_ben-xvi_spe_20080225_acd-life.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/fr/speeches/2008/february/documents/hf_ben-xvi_spe_20080225_acd-life.html


[84] François, Audience Générale (10
juin 2015) : L’Osservatore Romano, 11
juin 2015, 8.

[85] Catéchisme de l’Église Catholique,
n. 1420.

[86] Cf. Rituale Romanum ex decreto
Sacrosancti Oecumenici Concilii
Vaticani II instauratum auctoritate
Pauli PP. VI promulgatum, Ordo
unctionis infirmorum eorumque
pastoralis curae, Editio typica,
Praenotanda , Typis Polyglottis
Vaticanis, Civitate Vaticana 1972, n.
26 ; Catéchisme de l’Église Catholique,
n. 1524.

[87] Cf. François, Lett. enc. Laudato
si’ (24 mai 2015), n. 235 : AAS 107
(2015), 939.

[88] Cf. Jean-Paul II, Lett. enc. 
Evangelium vitae (25 mars 1995), n.
67 : AAS 87 (1995), 478-479.

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftnref84
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/audiences/2015/documents/papa-francesco_20150610_udienza-generale.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftnref85
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftnref86
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftnref87
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftnref88
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031995_evangelium-vitae.html


[89] Concile de Trente, Sess. XIV, De
sacramento pœnitentiae, cap. 4 : DzH
1676.

[90] Cf. CIC, can. 987.

[91] Cf. CIC, can. 1007 : « L'onction
des malades ne sera pas donnée à
ceux qui persévèrent avec
obstination dans un péché grave
manifeste ».

[92] Cf. CIC, can. 915 et can. 843 § 1.

[93] Cf. Congrégation pour la
Doctrine de la Foi, Décl. Iura et bona
(5 mai 1980), II : AAS 72 (1980), 546.

[94] Cf. Jean-Paul II, Lett. ap. Salvifici
doloris (11 février 1984), n. 29 : AAS
76 (1984), 244-246.

[95] Cf. François, Discours aux
dirigeants des ordres des médecins
d’Espagne et d’Amérique latine (9 juin
2016) : AAS 108 (2016), 727-728 : « La
fragilité, la douleur et la maladie sont

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftnref89
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftnref90
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftnref91
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftnref92
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftnref93
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19800505_eutanasia_fr.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftnref94
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/apost_letters/1984/documents/hf_jp-ii_apl_11021984_salvifici-doloris.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/apost_letters/1984/documents/hf_jp-ii_apl_11021984_salvifici-doloris.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftnref95
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/speeches/2016/june/documents/papa-francesco_20160609_ordini-medici-spagna-america-latina.html
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/speeches/2016/june/documents/papa-francesco_20160609_ordini-medici-spagna-america-latina.html
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/speeches/2016/june/documents/papa-francesco_20160609_ordini-medici-spagna-america-latina.html


une dure épreuve pour tous,
également pour le personnel
médical, elles sont un appel à la
patience, au souffrir-avec ; on ne
peut donc pas céder à la tentation
fonctionnaliste d’appliquer des
solutions rapides et draconiennes, en
étant animé par une fausse
compassion ou par de purs critères
d’efficacité et de rentabilité
économique. Ce qui est en jeu est la
dignité de la vie humaine ; ce qui est
en jeu est la dignité de la vocation
médicale ».

[96] Jean-Paul II, Lett. ap. Salvifici
doloris (11 février 1984), n. 29 : AAS
76 (1984), 246.

[97] Jean-Paul II, Lett. enc. 
Evangelium vitae (25 mars 1995), n.
5 : AAS 87 (1995), 407.

[98] Saint Thomas d’Aquin, Summa
Theologiae, I, q. 21, a. 3.

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftnref96
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/apost_letters/1984/documents/hf_jp-ii_apl_11021984_salvifici-doloris.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/apost_letters/1984/documents/hf_jp-ii_apl_11021984_salvifici-doloris.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftnref97
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031995_evangelium-vitae.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftnref98


[99] Cf. Benoît XVI, Lett. enc. Spe salvi
(30 novembre 2007), n. 39 : AAS 99
(2007), 1016 : «Souffrir avec l'autre,
pour les autres; souffrir par amour
de la vérité et de la justice; souffrir à
cause de l'amour et pour devenir une
personne qui aime vraiment – ce
sont des éléments fondamentaux
d'humanité; leur abandon détruirait
l'homme lui-même ».

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-fr/article/lettre-
samaritanus-bonus-sur-le-soin-des-

personnes-dans-des-phases-critiques-et-
terminales-de-la-vie/ (03/02/2026)

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html#_ftnref99
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/fr/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://opusdei.org/fr-fr/article/lettre-samaritanus-bonus-sur-le-soin-des-personnes-dans-des-phases-critiques-et-terminales-de-la-vie/
https://opusdei.org/fr-fr/article/lettre-samaritanus-bonus-sur-le-soin-des-personnes-dans-des-phases-critiques-et-terminales-de-la-vie/
https://opusdei.org/fr-fr/article/lettre-samaritanus-bonus-sur-le-soin-des-personnes-dans-des-phases-critiques-et-terminales-de-la-vie/
https://opusdei.org/fr-fr/article/lettre-samaritanus-bonus-sur-le-soin-des-personnes-dans-des-phases-critiques-et-terminales-de-la-vie/
https://opusdei.org/fr-fr/article/lettre-samaritanus-bonus-sur-le-soin-des-personnes-dans-des-phases-critiques-et-terminales-de-la-vie/

	eBook - lettre "Samaritanus Bonus" sur le soin des personnes dans des phases critiques et terminales de la vie

