
opusdei.org

Lettre sur l'Année de
la Foi (29.IX.2012)

A l’occasion de l’année de la foi,
le Prélat de l’Opus Dei a écrit
une Lettre pastorale. Elle fait
suite à la Lettre apostolique
Porta Fidei dans laquelle Benoit
XVI annonçait l’Année de la foi.

26/10/2012

Mes très chers enfants, que Jésus
vous garde !

1. Nous avons tous éprouvé une
grande joie à la parution de la Lettre
apostolique Porta fidei , dans laquelle

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/motu_proprio/documents/hf_ben-xvi_motu-proprio_20111011_porta-fidei_fr.html


le pape nous annonçait l’ Année de la
foi . Benoît XVI n’a pas ménagé ses
efforts pour exposer les contenus
fondamentaux de l’Évangile, dans un
langage accessible aux hommes du
XXIe siècle. Et dans cette ligne, pour
le cinquantième anniversaire de
l’ouverture du Concile Vatican II, le
11 octobre 2011 il a convoqué une 
Année de la foi qui commencera le 11
octobre prochain pour se terminer le
jour de la solennité de Jésus-Christ,
Roi de l’Univers, le 24 novembre
2013. Le début de cette année
coïncide d’ailleurs avec le vingtième
anniversaire de la constitution
apostolique Fidei depositum , par
laquelle le bienheureux Jean-Paul II
avait ordonné la publication du 
Catéchisme de l’Église Catholique , un
texte d’une valeur extraordinaire
pour la formation personnelle et
pour la catéchèse que nous devons
déployer sans relâche dans tous les
milieux.

https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_constitutions/documents/hf_jp-ii_apc_19921011_fidei-depositum_fr.html


L’ Année de la foi , c’est donc comme
un nouvel appel à chacun des
enfants de l’Église à prendre
vivement conscience de notre foi, à
nous efforcer de mieux la connaître,
de la mettre fidèlement en pratique
et, en même temps, à nous appliquer
à la diffuser, en communiquant son
contenu, par le témoignage de notre
exemple et de notre parole, aux très
nombreuses personnes qui ne
connaissent pas Jésus-Christ ou qui
ne le fréquentent pas.

Le saint-père souffre du fait qu’un
grand nombre de chrétiens, y
compris parmi ceux qui se
considèrent catholiques, « 
s’intéressent surtout aux
conséquences sociales, culturelles
et politiques de leur engagement,
continuant à penser la foi comme
un présupposé évident du vivre en
commun . En effet, ce présupposé
non seulement n’est plus tel, mais
souvent il est même nié. Alors que



dans le passé il était possible de
reconnaître un tissu culturel
unitaire, largement admis dans
son renvoi aux contenus de la foi
et aux valeurs inspirées par elle,
aujourd’hui il ne semble plus en
être ainsi dans de grands secteurs
de la société, en raison d’une
profonde crise de la foi qui a
touché de nombreuses personnes
[1].

2. Ces considérations-là ne sont pas
nouvelles. Pour paradoxal que cela
puisse paraître, depuis la conclusion
du Concile Vatican II déjà, l’on
entrevoyait le danger que, dans de
vastes secteurs de l’Église,
l’enthousiasme suscité par cette
Assemblée puisse en rester à de
simples mots, sans peser en
profondeur dans la vie des fidèles ;
ou même pire : que, par suite de
mauvaises interprétations et
applications des enseignements
conciliaires, l’authentique esprit



chrétien finisse par être assimilé à
l’esprit du monde au lieu d’élever le
monde à l’ordre surnaturel.

Nous qui avons vécu ces temps-là,
nous nous rappelons la douleur avec
laquelle Paul VI, le Concile à peine
terminé, se plaignait souvent face à
la grande crise de la foi, de la
discipline, de la liturgie et de
l’obéissance qui affectait ces secteurs
de l’Église. Saint Josémaria se faisait
l’écho de cette préoccupation du
saint-père et, dans une lettre
adressée à ses enfants, écrite peu
avant la clôture du Concile, nous
écrivait : « Vous savez avec quel
amour j’ai suivi pendant ces
quelques années le déroulement
du Concile, en y coopérant par ma
prière et, plus d’une fois, par mon
travail personnel. Vous connaissez
également mon désir d’être fidèle,
et que vous soyez fidèles aux
décisions de la hiérarchie de
l’Église jusque dans les moindres



détails, en agissant non seulement
en sujets d’une autorité, mais avec
une piété d’enfants, avec
l’affection de ceux qui se sentent et
qui sont membres du Corps du
Christ. Je ne vous ai pas caché non
plus ma souffrance devant le
comportement de ceux qui n’ont
pas vécu le Concile comme un acte
solennel de la vie de l’Église et une
manifestation de l’agir surnaturel
de l’Esprit Saint, mais comme une
occasion d’affirmation
personnelle, afin de donner libre
cours à leurs propres opinions ou,
pis encore, de causer du tort à
l’Église. Le Concile est en train de
se terminer : on a annoncé à
plusieurs reprises que cette
session sera la dernière. Quand
cette lettre que je vous écris vous
parviendra, la période post-
conciliaire aura déjà commencé, et
mon cœur tremble à la pensée
qu’elle puisse donner lieu à de
nouvelles blessures dans le corps



de l’Église. Les années qui suivent
un Concile sont toujours des
années importantes, qui exigent
docilité pour mettre en application
les décisions adoptées, fermeté
dans la foi, esprit surnaturel,
amour de Dieu et de l’Église de
Dieu, fidélité au Souverain Pontife
» [2] .

Nul pessimisme dans ces propos de
saint Josémaria, mais un désir de
souligner qu’alors, comme en toute
autre circonstance, on a besoin de
femmes et d’hommes habités par la
foi.

3. Malgré les efforts du Magistère
dans le dernier demi-siècle et malgré
le témoignage fidèle d’un grand
nombre de personnes, parmi
lesquelles des saints, la
désorientation s’est répandue
progressivement dans le monde
entier. Le pape écrit : « Nous ne
pouvons accepter que le sel



devienne insipide et que la lumière
soit tenue cachée (cf. Mt 5, 13-16).
Comme la Samaritaine, l’homme
d’aujourd’hui peut aussi ressentir
de nouveau le besoin de se rendre
au puits pour écouter Jésus qui
invite à croire en lui et à puiser à
sa source, jaillissante d’eau vive
(cf. Jn 4, 14). Nous devons
retrouver le goût de nous nourrir
de la Parole de Dieu, transmise par
l’Église de façon fidèle, et du Pain
de la vie, offerts en soutien de tous
ceux qui sont ses disciples (cf. Jn 6,
51). L’enseignement de Jésus, en
effet, résonne encore de nos jours
avec la même force : "Travaillez
non pour la nourriture qui se perd,
mais pour la nourriture qui
demeure en vie éternelle" ( Jn 6,
27). L’interrogation posée par tous
ceux qui l’écoutaient est la même
aussi pour nous aujourd’hui : "Que
devons-nous faire pour travailler
aux œuvres de Dieu ?" ( Jn 6, 28).
Nous connaissons la réponse de



Jésus : "L’œuvre de Dieu, c’est que
vous croyiez en celui qu'il a
envoyé" ( Jn 6, 29). Croire en Jésus-
Christ est donc le chemin pour
pouvoir atteindre de façon
définitive le salut [3].

4. L’ Année de la foi nous offre une
occasion magnifique d’approfondir
le trésor divin que nous avons reçu
et, avec la grâce de Dieu, diffuser
cette vertu en ondes concentriques
qui parviendront très loin. Une
opportunité incomparable s’offre à
nous de donner une forte impulsion
à la nouvelle évangélisation dont le
monde a besoin, en commençant par
une résolution concrète d’améliorer
chaque jour notre fréquentation des
trois Personnes de la Trinité, nous
appuyant précisément sur la foi dont
firent preuve Marie et Joseph, que
saint Josémaria contempla et admira
tellement, afin d’avancer pas à pas
dans l’identification avec le Christ,
avec la Volonté divine. Si nous



désirons remuer les âmes pour
qu’elles s’approchent de Dieu, nous
devons leur parler avant tout par
notre vie de chrétiens.

Nous savons que notre Père tournait
constamment son regard vers les
Apôtres et vers les premiers
chrétiens. Chez les Douze, tout
comme dans les plus anciennes
communautés d’hommes et de
femmes qui ont suivi le Christ,
brillait avec force l’assurance de leur
foi au Christ et dans ses
enseignements. S’appliquant à la
tâche, ils ont su scruter les pas du
Rédempteur sur les chemins de
l’humanité. Comment ne pas penser
qu’ils se sont très bien rendu compte
de la portée de tous ces moments
dans lesquels Jésus-Christ réclamait
avec exigence, des malades, des
estropiés, et d’eux-mêmes, d’avoir
recours à Lui avec foi, pour qu’ils
prient ou demandent des grâces avec
foi. De même qu’il semble évident



qu’ils ont dû garder profondément
dans leur âme ce reproche paternel
et clair sur leur manque de foi,
précisément juste avant que Jésus
leur confie d’aller par le monde
entier pour porter la Bonne Nouvelle
(cf. Mc 16, 14-15).

Il est incontestable, et les
témoignages de leur comportement
sont merveilleux et très abondants,
que les premiers chrétiens étaient
conscients qu’il leur fallait eux aussi
croire fermement dans la grâce du
Ciel pour pouvoir mener à bien le
mandat de répandre les
enseignements du Maître.

Les Douze, comme tous ces premiers
frères et sœurs, ont été conscients
que cette vertu tellement sollicitée
par le Fils de Dieu, ouvrait le chemin
de l’espérance en l’accomplissement
du plan rédempteur. Et en même
temps, leur amour et leur
reconnaissance envers le Dieu Un et



Trine sont devenus chaque jour plus
solide, plus apostoliques. Autrement
dit, ils sont devenus capables eux
aussi d’entraîner vers la Vérité des
personnes de tous les milieux et de
toute profession.

5. Mes filles et mes fils, de nos jours il
arrive de même car – comme nous le
répétait saint Josémaria – les moyens
sont les mêmes : l’Évangile —vécu !—
et le Crucifix.

Proclamons à tout instant que le fait
de redécouvrir la joie et l’assurance
de la foi est une obligation qui
incombe à l’Église universelle, à
toute l’Église. Par conséquent, ce
n’est pas seulement la tâche des
pasteurs, mais celle de tous les
fidèles. Il est normal que les pasteurs
marchent devant nous, par leur
exemple et leurs exhortations,
comme le pape l’écrit dans le motu
proprio par lequel il a convoqué ce
temps spécial dans l’Église ; mais il



invite tout le monde à assumer cette
exigence de transmettre aux autres
le trésor de la prédication de Jésus-
Christ.

La Congrégation pour la Doctrine de
la Foi, dans une note du 6 janvier
dernier, conseille aux évêques de
consacrer une lettre pastorale sur ce
sujet, en tenant compte des
circonstances spécifiques des fidèles
qui leur ont été confiés [4] . C’est ce
que je me suis proposé de faire dans
ces lignes, qui n’ont d’autre finalité
que d’encourager chacun, de son côté
et aussi en communion avec les
autres, à admirer de nouveau la
beauté de cette foi qu’il a reçue de
Dieu, à la mettre en pratique dans
son existence personnelle à la
diffuser sans respect humain.

Ce même document du pape affirme
également que « les saints et les
bienheureux sont les authentiques
témoins de la foi » [5] . Pour ce motif,



il recommande aux Pasteurs de
s’efforcer de faire connaître la vie et
la doctrine de nombreux saints. Dès
lors, quoi de plus normal que, dans
ces pages, je m’inspire souvent des
enseignements écrits et oraux de
saint Josémaria, le très aimé
fondateur de l’Opus Dei ; un saint qui
nous a montré, par les fruits qu’il a
produits, à quel point il a mis sa
confiance totale en Dieu.

BESOIN D’UNE NOUVELLE
ÉVANGELISATION

6. Bien que de nombreuses
personnes ne soient pas conscientes
de ce profond besoin de leur âme,
l’humanité a cheminé et cheminera
toujours, aujourd’hui encore,
assoiffée de la parole et de la
connaissance de Dieu, même si
nombreux sont ceux qui n’ont pas
conscience de ce besoin de leur âme.
Et c’est à nous qui avons reçu du
Seigneur le don de la foi que revient



le devoir de nous réveiller et de
réveiller ceux qui sont plongés dans
ce sommeil d’inefficacité et de mort.
L’ Année de la foi , qui commence
dans le cadre de l’Assemblée du
Synode des évêques consacrée à la
nouvelle évangélisation, constitue un
nouveau stimulus pour tous. Le
moment est venu de hâter le pas,
comme le font les sportifs dans les
courses lorsqu’ils approchent de la
ligne d’arrivée.

Je garde très vivement en mémoire la
manière dont le Vénérable Serviteur
de Dieu Álvaro del Portillo nous
encourageait à prendre notre part
personnelle à la tâche de la nouvelle
évangélisation. À Noël 1985, il écrivit
déjà une lettre pastorale contenant
des suggestions pour collaborer avec
plus d’intensité à la
rechristianisation de certains pays
dans lesquels apparaissait plus
clairement un affaiblissement
progressif de la vie chrétienne. Il



mettait en garde contre le nouveau
paganisme qui se répandait à partir
des nations les plus développées du
point de vue économique, et qui,
observait-il, se caractérisait, comme
c’est le cas aujourd’hui, « par une
recherche du bien-être matériel à
tout prix, avec par voie de
conséquence l’oubli – mieux vaudrait
dire la peur, l’authentique effroi – de
tout ce qui pourrait être cause de
souffrance » [6].

À cette immense tâche apostolique
s’est ajouté le besoin d’aider aussi les
peuples et sociétés de l’Europe
centrale et orientale qui, pendant des
décennies, ont été soumis au joug du
matérialisme communiste, et qui, par
leur martyre prolongé et silencieux,
nous ont soutenu, nous autres, dans
la liberté.

Nous devons renouveler chaque jour
notre désir de placer le Christ au
sommet et au cœur des réalités



humaines. Pour ce faire, il nous faut
croître dans la fréquentation
personnelle de Dieu et dans notre
don aux autres, en contribuant, par
le petit grain de sable qu’est notre
don quotidien et total — à la
construction d’un monde renouvelé
par la grâce et par le sel de
l’Évangile, comme le Christ l’a
demandé à ses disciples. S’il arrivait
que, en constatant que les fruits de
nos efforts ne se voient pas tout de
suite, le pessimisme cherche à
s’emparer de notre âme, nous
devrions alors rejeter loin de nous
une telle désespérance car ce n’est
pas nous, qui sommes si peu de
chose, si pleins de défauts, qui
menons à bien les plans divins. Les
différents péricopes de l’Écriture,
dans bien des endroits, nous
confirment que inter medium
montium pertransibunt aquae ( Ps
13/14, 10). Cette certitude balaye le
moindre soupçon de découragement,
même si les obstacles atteignent



parfois des sommets. Et c’est bien là
le chemin opportun pour que nous
parvenions jusqu’au Ciel, assurés que
nous sommes que les eaux divines
essuient et transcendent toutes nos
limites pour nous faire arriver près
de Dieu.

7. Je me souviens maintenant de
quelques mots que saint Josémaria
écrivit peu avant son départ à la
maison céleste. Voyant la crise de la
foi, des vertus et des valeurs qui déjà
à l’époque — c’était en 1973 —, s’était
déclenchée dans bien des milieux, il
s’écriait, poussé par son sens
surnaturel et son zèle apostolique : « 
Dans les moments de crise
profonde dans l’histoire de
l’Église, peu nombreux ont été ceux
qui non seulement sont restés
fidèles, mais qui ont eu en plus la
préparation spirituelle et
doctrinale , ainsi que les ressorts
moraux et intellectuels suffisants
pour pouvoir opposer une



résistance résolue aux agents du
mal. Mais ce petit nombre a, de
nouveau, comblé de lumière
l’Église et le monde » [7] . Nous
devons veiller à ce que de
nombreuses femmes et de nombreux
hommes accueillent la vie de la
grâce, et qu’ils s’abritent et se
fortifient dans ce refuge.

La nouvelle évangélisation semble
spécialement urgente en Europe et
dans les pays les plus développés.
Dans son exhortation apostolique 
Ecclesia in Europa , le bienheureux
Jean-Paul II évoquait la situation
religieuse de la société dans le vieux
continent. Si elle avait pour but de
reprendre les conclusions de
l’Assemblée spéciale du Synode des
évêques de l’Europe, ses conclusions
pouvaient cependant concerner
largement bien d’autres endroits. En
effet, après vingt siècles, même dans
les pays de grande tradition
chrétienne « grandit le nombre des

https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_20030628_ecclesia-in-europa_fr.html


personnes non-baptisées, soit à cause
de la notable présence d’émigrants
appartenant à d’autres religions, soit
du fait que même des enfants de
familles traditionnellement
chrétiennes n’ont pas reçu le
baptême » [8] . La conclusion du
pape précisait que, « de fait, l’Europe
fait maintenant partie de ces
endroits traditionnellement
chrétiens dans lesquels, outre une
nouvelle évangélisation, s’impose
dans certains cas une première
évangélisation » [9] . Première
évangélisation et nouvelle
évangélisation : deux formes
d’annonce de l’Évangile que la
situation de l’Église et du monde
exige de nous.

8. La réalité du missionnaire – avec
mission – sans t’appeler
missionnaire , dont parle saint
Josémaria dans le point 848 de 
Chemin , se situe précisément dans le
moment radical et fondamental de la



mission — comme mon Père m’a
envoyé, moi aussi je vous envoie ( Jn
20, 21) — qui configurera les formes
historiques que la mission du Christ
prendra dans la vie de l’Église :
depuis le soin de la vie de foi des
catholiques (la pastorale et la
fraternité) jusqu’à la proclamation
du Christ Sauveur aux païens (la
première annonce ou
évangélisation) ; depuis la
fréquentation fraternelle des
chrétiens non-catholiques pour les
encourager à la pleine communion
(l’œcuménisme) jusqu’à la nouvelle
annonce du Christ et de sa doctrine
aux baptisés qui se sont éloignés et
qui rejettent sa doctrine (la nouvelle
évangélisation). Nous tous, les fidèles
de l’Opus Dei, forts d’une sécularité
plénière, nous nous sentons appelés
à assumer ces différentes dimensions
de la « mission » unique de l’Église.

San Josémaria le répétait avec
insistance : Nous sommes des



missionnaires, avec une mission,
sans nous appeler des
missionnaires. Missionnaires,
autant dans les rues goudronnées
de Rome, de New York, de Paris, de
Mexico, de Tokyo, de Buenos Aires,
de Lisbonne ou de Madrid, de
Dublin ou de Sydney, qu’au cœur
de l’Afrique [10] . La nécessité de
communiquer la première annonce
de la foi ne se limite pas aux pays
connus traditionnellement comme
des terres de mission , mais elle
concerne malheureusement toute la
planète. Et c’est à cette tâche que
nous devons nous atteler.

Mais cette responsabilité ne peut en
rester à de simples considérations.
Chacune, chacun doit penser : et moi,
comment est-ce que j’y contribue ? Et
même auparavant, nous devons
réfléchir à la façon dont la foi influe
sur notre conduite, et aussi à notre
gratitude quotidienne pour ce don et,
par voie de conséquence, à voir si



nous cherchons à transmettre aux
autres un si grand trésor. Élevons
notre âme vers le Seigneur, en
l’implorant : adauge nobis fidem ( Lc
17, 5) pour que nous priions tous
mieux ; adauge mihi fidem pour que
je travaille en me sanctifiant et en
sanctifiant les autres ; pour que je
donne constamment à l’amitié un
sens chrétien. N’oublions pas le
dicton qui dit que l’exemple est le
meilleur des sermons, à la suite de
Jésus qui coepit facere et docere (cf. 
Act 1, 1), qui a commencé à faire puis
à enseigner.

Soyons persuadés que, dans les
endroits les plus divers, « une
nouvelle annonce, même aux baptisés,
est nécessaire . Nombre (…) de nos
contemporains croient savoir ce
qu’est le christianisme, mais ils ne le
connaissent pas en réalité. L’on est
arrivé à ignorer jusqu’aux éléments
et les notions fondamentales de la foi
» [11] . Et nous devons faire face à ce



défi par notre vie et par notre
formation doctrinale. Sans
pessimisme, nous allons considérer
que la mission apostolique, à laquelle
le Seigneur pousse les chrétiens qui
se savent enfants de Dieu, acquiert
de nos jours des tonalités différentes,
selon les circonstances de
l’ambiance, du lieu, des personnes
que chacune ou chacun rencontre.
Dans tous les cas, nous avons à
mettre en contact avec le Christ ceux
et celles qui nous entourent ou que
nous fréquentons, en leur faisant 
connaître ou reconnaître le visage de
notre Rédempteur, en les aidant à
cheminer à sa suite, même s’ils
devaient marcher à contre-courant.

9. Quelle grande tâche nous attend !
Par notre désir personnel de sainteté,
humblement, nous devons toucher
les gens, avant tout par notre
exemple. Soyons conscients que
notre effort pour vivre en chrétiens
cohérents, en dépit de nos misères



personnelles, participe de cette
lumière que le Seigneur désire
allumer dans le monde. N’ayons pas
peur de heurter le conformisme
ambiant, sur les points qui sont
incompatibles avec la foi catholique,
même si cette attitude peut nous
attirer des préjudices matériels ou
sociaux : Soyez convaincus, et
propagez chez les autres cette
conviction que nous autres
chrétiens, nous devons naviguer à
contre-courant. Ne vous laissez
emporter par de fausses illusions.
Réfléchissez-y : Jésus a vécu à
contre-courant ; à contre-courant
ont cheminé Pierre et les autres
disciples, et tous ceux qui, le long
des siècles, ont voulu être de
fidèles disciples du Maître. Ayez
donc la ferme certitude que ce
n’est pas la doctrine de Jésus qui
doit s’adapter aux temps, mais
que ce sont les temps qui doivent
s’ouvrir à la lumière du Sauveur
[12] .



C’est pourquoi, tout en tournant
notre regard vers le Rédempteur, en
lui demandant de nous accorder la
paix et la capacité de pardonner et
d’aimer tous ceux qui promeuvent
ces incompréhensions, prions avec
obstination pour ceux qui prétendent
obstinément clouer au pilori l’Église,
la hiérarchie, les catholiques. Bien
conscients de notre faiblesse
personnelle, cherchons sans relâche
à rendre le bien pour le mal ; et,
conséquence de notre union à Dieu,
aimons ceux qui essaient de
persécuter ou de réduire la religion
aux sacristies, au seul domaine privé.

D’un autre côté, si les respects
humains ne doivent pas ralentir les
élans apostoliques, la considération
réaliste de notre faiblesse
personnelle ou du manque de
moyens le feront moins encore, car
nous ne nous appuyons pas sur nos
forces mais bien sur la grâce de
Dieu : omnia possum in eo, qui me



confortat ( Phil 4, 13). À ce sujet, le
fondateur de l’Opus Dei commentait :
Demeurons tous unis dans la
prière : voilà (…) l’origine de notre
joie, de notre paix, de notre
sérénité et, par conséquent de
notre efficacité surnaturelle [13] .
Et ailleurs, il ajoutait : Voulez-vous
d’autres conseils encore ? Eh bien,
les procédés qu’ont toujours
utilisé les chrétiens qui aspiraient
à vraiment suivre le Christ, les
mêmes qu’ont utilisés les premiers
chrétiens qui ont de si près suivi
Jésus ; à savoir la fréquentation
assidue du Seigneur dans
l’Eucharistie, l’invocation filiale
de la très Sainte Vierge, l’humilité,
la tempérance, la mortification
des sens (…) et la pénitence [14] ;
une foi solide, bien assise dans le
Seigneur Tout-puissant. Il nous est
bien difficile d’expliquer l’optimisme
et la fermeté de saint Josémaria, qui
a toujours été stimulé, entre autres
textes, par les mots du Psaume : in



lumine tuo videbimus lumen ( Ps
36/36, 10), car, avec Lui, se dissipent
toutes les ténèbres.

REVENIR AUX RACINES DE
L’ÉVANGILE

10. Bien souvent, l’Europe a dû, par
le passé, faire face à des périodes
difficiles de transformation et de
crise, mais « elle les a toujours
surmontées, en tirant une nouvelle
sève de l’inépuisable réserve
d’énergie vitale de l’Évangile » [15] .
Ces paroles du bienheureux Jean-
Paul II, prononcées en 1995, nous
confirment sur le chemin qu’il faut
toujours suivre. Il n’y en a pas
d’autre. Nous devons nous nourrir
aux racines de notre foi pour nous
imprégner de la sève vivifiante
qu’elles nous obtiennent (et c’est bien
le but recherché par la formation
doctrinale que nous fournit l’Œuvre),
et à partir de là mettre partout les



hommes et les femmes en contact
vital avec le Christ.

Saint Josémaria soutenait que « vivre
sa foi c’est aussi la transmettre
aux autres ». Pour y parvenir, il faut
cheminer avec eux. Et chemin
faisant, il faut écouter les difficultés
qu’ils rencontrent face au message
chrétien, les comprendre et leur
montrer que nous les comprenons,
de façon à ce qu’ils se sentent
compris et éclairés par les échanges
qu’ils ont avec nous, et qui peuvent
les orienter ; et leur communiquer
l’Évangile, la parole vivante du
Seigneur, cheminant ainsi avec elles
ou avec eux, avec affection et
amabilité. En d’autres mots, leur
montrer la merveille de l’esprit
chrétien, qui harmonise la raison et
la foi, et qui offre une réponse à
toutes les interrogations et apaise les
inquiétudes des cœurs humains.
Nous les préparons ainsi
progressivement à désirer les



sacrements et à se disposer à bien les
recevoir.

Dans bien des cas, la grâce divine
devra bâtir dans les âmes l’édifice
surnaturel à partir des fondations
elles-mêmes. Appuyons-nous sur ces
désirs de faire du bien et d’être
solidaires qui caractérisent les
nouvelles générations – et pas
uniquement elles –, afin qu’elles
découvrent le Sauveur ; annonçons-
leur la doctrine avec don des langues
et sur ces bases, petit à petit, suivons
un plan incliné jusqu’à ce qu’elles
acquièrent une vie chrétienne
consistante.

L’exemple des premiers chrétiens

11. J’insiste sur le fait qu’il nous faut
souvent revenir à la considération du
comportement des Apôtres et de nos
premiers frères et sœurs dans la foi.
Ils étaient peu nombreux, ils
manquaient de moyens humains, ils
ne comptaient pas parmi eux, au



moins pendant longtemps, de
penseurs ou de gens influents dans la
société. Ils évoluaient dans un milieu
social marqué par l’indifférentisme,
dépourvu de valeurs, semblable à
bien des points de vue à celui dans
lequel nous vivons. Ils n’en ont pas
été effrayés pour autant. « Ils ont
maintenu des échanges
merveilleux avec toutes les
personnes qu’ils rencontraient,
qu’ils ont recherchées, lors de
leurs voyages et pérégrinations.
L’Église n’existerait pas si les
Apôtres n’avaient pas maintenu ce
dialogue surnaturel avec toutes
ces âmes-là » [16] . Des femmes et
des hommes, leurs contemporains,
ont fait l’expérience d’une profonde
transformation lorsqu’ils étaient
touchés par la grâce divine. Ils n’ont
pas simplement adhéré à une
nouvelle religion, plus parfaite que
celles dont ils avaient connaissance,
mais ils ont découvert par la foi
Jésus-Christ, ils sont devenus



amoureux de Lui, le Dieu-Homme
qui s’était livré en sacrifice pour eux
et qui était ressuscité pour leur
ouvrir les portes du Ciel. Ce fait inouï
a pénétré avec une grande force dans
les âmes de ces premiers, en leur
transmettant une solidité à toute
épreuve. « Personne n’a cru à la
parole de Socrate au point de vouloir
mourir pour sa doctrine ; et le Christ
(…) a trouvé dociles à sa parole, non
pas seulement les ignorants et les
gens du peuple, mais les savants et
les philosophes, qui pour lui ont
méprisé la gloire et la crainte de la
mort » [17].

Dans un monde qui désirait
ardemment son salut, sans savoir où
le trouver, la doctrine chrétienne
s’est frayé un passage comme la
lumière allumée au milieu de
l’obscurité. Par leur comportement
les premiers chrétiens ont su faire
briller face à leurs concitoyens cette
clarté salvatrice et sont devenus,



sans attirer le regard, sans attitudes
spectaculaires, des messagers du
Christ, simplement, avec naturel, par
la cohérence de leur foi et leurs
œuvres. « Nous ne disons pas de
grandes choses, mais nous les faisons
» [18] , écrivit l’un d’eux. Et ils ont
transformé le monde païen.

Dans la Lettre apostolique qu’il
adressa à l’Église tout entière, pour la
préparation du grand jubilé de l’an
2000, le bienheureux Jean-Paul II
expliquait que « Dans le Christ, la
religion n'est plus une « recherche de
Dieu comme à tâtons » (cf. Ac 17, 27),
mais une réponse de la foi à Dieu qui
se révèle : réponse dans laquelle
l'homme parle à Dieu comme à son
Créateur et Père; réponse rendue
possible par cet Homme unique qui
est en même temps le Verbe
consubstantiel au Père, en qui Dieu
parle à tout homme et en qui tout
homme est rendu capable de
répondre à Dieu » [19].



C’est une question de foi

12. Je vois dans ces mots une autre
considération que je souhaiterais
vous proposer, en considérant le
besoin de nous atteler sans trêve à la
tâche de la nouvelle évangélisation
de la société. Nous avons avant tout
besoin d’une foi et d’une espérance
fermement assumées. Nous voulons
dire que nous devons approfondir à
chaque instant notre intime
conviction, née de notre
fréquentation de la Trinité, qu’il est
possible de changer le cap de ce
monde qui est le nôtre, de le
réorienter vers la gloire du Seigneur
et vers la conversion des âmes toutes
les activités humaines. Les luttes ni
les souffrances ne nous seront certes
pas épargnées, mais nous
avancerons in lætitia , dans la joie et
la confiance, car nous sommes
assistés de la promesse divine : 
demande-moi et je te donnerai les



nations en héritage, les extrémités de
la terre pour possession ( Ps 2, 8).

Il est impressionnant de contempler
les Apôtres qui, je vous le répète,
sans autre moyen que la foi au
Christ, poussés par une espérance
ferme et joyeuse, se dispersent sur la
terre alors connue et diffusent la
doctrine chrétienne partout. Saint
Josémaria se réjouissait de célébrer
leur mémoire liturgique, comme
celle des saintes femmes qui ont
accompagné Jésus dans ses
itinérances sur terre ! Les figures des
Apôtres, de Marie Madeleine, de
Lazare, de Marthe et Marie, les sœurs
de Lazare le comblaient
d’enthousiasme. De chacun, de
chacune d’entre eux nous pouvons
apprendre à croire à croire
davantage et totalement en Jésus-
Christ, et à l’aimer avec l’intensité de
ceux qui l’ont côtoyé. Ils devaient se
considérer, tout comme nous,
remplis de misères et pourtant,



malgré leur petit nombre par rapport
à la population des nations connues,
ils ont répandu la semence divine
par leur exemple et leur parole
réconfortante.

Je me rappelle la force avec laquelle
notre Père assurait, au sujet de
l’apostolat dans les milieux difficiles :
C’est une question de foi ! Oui, c’est
une question de foi ! De cette foi qui
a la capacité, nous fait remarquer le
Seigneur dans l’Évangile, de déplacer
les montagnes (cf. Mt 17, 20) et de
surmonter tout obstacle ; qui est
pareille aux fleuves qui se fraient un
passage jusqu’à la mer depuis les
rochers élevés (cf. Ps 103/104, 10).
C’est ainsi que je vous demande et
me demande : avec quelle foi
agissons-nous dans notre apostolat,
en sachant qu’il est toujours le
moment d’en faire ? Sommes-nous
véritablement convaincus que,
comme l’écrit saint Jean, la victoire
qui triomphe du monde, c'est notre foi



( I Jn 5, 4) ? Agissons-nous avec cette
conviction ? Faisons-nous face, avec
un esprit optimiste, avec un moral
victorieux, aux obstacles qui se
dressent ? Et pour y parvenir, nous
appuyons-nous par la prière et le
sacrifice chaque activité apostolique
concrète ? Rendons-nous le
témoignage de notre foi, sans que les
difficultés de l’ambiance nous
effraient ?

Répétons plus souvent au Seigneur : 
je crois, Seigneur, mais viens en aide à
mon manque de foi ( Mc 9, 24). La
requête de ce père d’un enfant
lunatique touchait profondément
saint Josémaria. Ne nous contentons
pas de notre façon d’implorer du
Seigneur les vertus théologales.
Conscient que la foi est un don
surnaturel que seul Dieu peut infuser
et intensifier dans notre âme, saint
Josémaria disait un jour : Tous les
jours, non pas une fois mais à de
nombreuses reprises, je le lui redis



(…). Je lui dirai quelque chose que
les Apôtres lui demandaient (…) :
adauge nobis fidem ! (Lc 17, 5),
augmente en nous la foi. Et
j’ajouterai : spem, caritatem ;
augmente en nous la foi, espérance
et la charité [20].

Un solide point d’appui

13. Le saint-père Benoît XVI a relevé
à plusieurs reprises les
contradictions du temps qui est le
nôtre. « Dans de vastes parties du
monde, il existe aujourd'hui un
étrange oubli de Dieu. Il semble
que rien ne change même s'il n'est
pas là. Mais, en même temps, il
existe aussi un sentiment de
frustration, d'insatisfaction de tout
et de tous. On ne peut alors que
s'exclamer: il n'est pas possible
que ce soit cela la vie! Non
vraiment. Et alors conjointement à
l'oubli de Dieu, il existe comme un
"boom" du religieux. Je ne veux



pas discréditer tout ce qu'il y a
dans cette tendance. Il peut y avoir
aussi la joie sincère de la
découverte. Mais dans ce contexte,
la religion devient presque un
produit de consommation. On
choisit ce qui plaît, et certains
savent aussi en tirer un profit.
Mais la religion recherchée comme
une sorte de "bricolage", en fin de
compte ne nous aide pas. Elle est
commode, mais dans les moments
de crise, elle nous abandonne à
nous-mêmes » [21] . Et le pape
conclut avec cette invitation : Aidez
les hommes à découvrir la
véritable étoile qui nous indique la
route: Jésus-Christ ! [22]

Malgré le climat de relativisme et de
permissivité dominant dans bien des
couches de la société, de nombreuses
personnes sont assoiffées d’éternité,
après avoir cherché peut-être
inutilement d’assouvir leur soif dans
des choses périssables. Ô combien



grande est la vérité contenue dans les
mots bien connus de saint Augustin :
« « Tu nous as faits pour toi,
Seigneur, et notre cœur est sans
repos tant qu’il ne repose en toi » ! 
[23] . Effectivement, Dieu seul
satisfait complètement les
aspirations de l’esprit humain.
Soyons, par conséquent, des femmes
et des hommes d’une ferme piété,
accourons aux divers modes de
prière – le seul vrai déversoir – avec
de sincères désirs de devenir
davantage priants. Approchons-nous
de la messe avec une foi profonde,
persuadés que le Sacrifice du
Calvaire devient sacramentellement
présent, ce Sacrifice qui nous
apporta le salut et qui nous revitalise
pour le combat de chaque jour vers
la sainteté.

14. La foi, la piété et le recueillement
avec lesquels saint Josémaria
pénétrait, corps et âme, dans le
temps de la Consécration



eucharistique causaient une
profonde impression autour de lui. Il
s’émerveillait chaque jour, avec une
gratitude renouvelée et une nouvelle
dévotion face au mystère de la
transsubstantiation, devant le don
fait au Père du Fils de Dieu avec
l’Esprit Saint pour le salut des âmes.
Je pense que je n’exagère pas en
affirmant que c’est de la conscience
qu’il avait d’être en ces moments-là 
ipse Christus , qu’il tirait toute la
force de son efficacité et de sa très
vaste action apostolique. Et nous,
nous le contemplions avec cette
même foi ardente lorsqu’il répétait,
avant d’administrer la sainte
Communion les mots de Jean-
Baptiste : ecce agnus Dei ! Il exhortait
tous les catholiques, et aussi ses filles
et à ses fils, et les prêtres à la
nécessité de s’identifier au Christ, car
c’est lui qui nous y a invités et parce
qu’en le faisant nous attirerons les
âmes vers l’Amour de Dieu. Le fait
d’actualiser notre foi, comme le



faisait notre Père, précisément au
moment de la transsubstantiation,
nous aide puissamment à convertir
chacune de nos journées en une 
messe.

Cette certitude que Dieu veut
compter sur nous peut et doit
constituer un ferme point d’appui
qui nous aide à renouveler chaque
jour notre élan apostolique. Ce doit
être une impulsion qui, nous
comblant d’espérance et d’optimisme
surnaturels, nous entraîne au service
des personnes qui passent à nos
côtés : « Nous devons nous
enflammer du désir et de la
volonté réelle de porter la lumière
du Christ, le désir du Christ, les
douleurs et le salut du Christ, à
tant d’âmes de nos collègues, de
nos amis, de nos parents et
connaissances, quelles que soient
leurs opinions sur les affaires de
la terre, pour leur donner à tous
une bonne accolade fraternelle.



Nous serons alors comme un rubis
enflammé, qui ne sera plus ce
pauvre charbon misérable, ce
néant, mais la voix de Dieu, la
lumière de Dieu, le feu de la
Pentecôte ! » [24].

QUELQUES DOMAINES D'ACTION
PRIORITAIRES

15. S’il est un apostolat qu'il faudra
toujours réaliser avec profondeur,
partout dans le monde, c’est bien
l'apostolat de l'intelligence. Il s'agit
de « communiquer » sur la vérité
pour « communiquer » la Vérité. C'est
ce qui définit, au bout du compte,
toute l’entreprise apostolique. Ne
nous lassons jamais de demander à
Dieu – avec humilité, mais en
insistant avec confiance – d’ouvrir
les intelligences et les cœurs à sa
lumière. Beaucoup de gens
pourraient répéter avec les Rois
Mages : nous avons vu son étoile en
Orient et nous sommes venus l'adorer



( Mt 2,2). C’est ce qu’on nous dira, à
nous qui croyons au Christ, si nous
abordons tout le monde avec des
sentiments d’amitié sincère,
imprégnés de charité, de
compréhension, de sympathie
humaine, que renforcera notre vie de
piété. Allons également vers tous en
manifestant notre reconnaissance
pour le bien que tant de personnes
réalisent dans une multitude de
domaines.

Benoît XVI commente que ce qui
émerveille dans l'attitude des Rois
Mages « c’est que ces derniers se
prosternèrent en adoration devant
un petit enfant dans les bras de sa
mère, non pas dans le cadre d'un
palais royal, mais dans la pauvreté
d'une bergerie à Bethléem (cf. Mt
2, 11). Comment cela a-t-il été
possible? Qu'est-ce qui a convaincu
les Rois Mages que cet enfant était
"le roi des Juifs" et le roi des
peuples? Ils ont certainement été



persuadés par le signe de l'étoile,
qu'ils avaient vu "se lever" et qui
s'était arrêtée précisément sur le
lieu où se trouvait l'Enfant (cf. Mt
2, 9). Mais même l'étoile n'aurait
pas suffi si les Rois Mages
n'avaient pas été des personnes
profondément ouvertes à la vérité.
À la différence du roi Hérode,
absorbé par son intérêt pour le
pouvoir et la richesse, les Rois
Mages étaient tendus vers
l'objectif de leur recherche, et
lorsqu'ils la trouvèrent, bien qu'ils
fussent des hommes cultivés, ils se
comportèrent comme les bergers
de Bethléem : ils reconnurent le
signe et adorèrent l'Enfant, en lui
offrant les dons précieux et
symboliques qu'ils avaient
apportés avec eux » [25].

N'oublions pas que « Notre Seigneur
s'adresse à tous les hommes pour
qu'ils viennent à sa rencontre,
pour qu'ils soient saints. Il



n'appelle pas seulement les Rois
Mages, sages et puissants ;
auparavant, il avait déjà envoyé
aux bergers de Bethléem non pas
une étoile, mais l'un de ses anges.
Mais tous, les pauvres et les riches,
ceux qui sont savants et ceux qui
le sont moins, doivent disposer
leur âme à écouter avec humilité
la voix de Dieu » [26].

16. La tâche d’éclairer les
intelligences n'incombe pas
seulement à ceux qui exercent leur
activité professionnelle dans des
domaines particulièrement qualifiés.
L'apostolat personnel de chaque
chrétien dans le milieu dans lequel il
vit habituellement sera toujours
d'une grande efficacité. Par
conséquent, je vous propose de nous
arrêter un instant pour faire un
examen très personnel sur la façon
dont nous essayons d'aider les âmes
à s’approcher de Dieu. Comment
prions-nous ? Quels sacrifices



réalisons-nous ? Combien d'heures
de travail bien fait offrons-nous ?
Quel dialogue, oral ou écrit,
entretenons-nous avec nos amis, nos
parents, nos collègues, nos
connaissances ? Propageons autour
de nous cette sainte préoccupation,
car la foi en l'efficacité des
enseignements du Christ doit nous
inciter à servir et à aimer davantage
nos frères et sœurs : personne ne
doit nous laisser indifférent.

L'apostolat de l'intelligence, je le
répète, est l'affaire de tous. Toutefois,
et sans perdre de vue les nombreux
domaines qu'il est urgent
d'évangéliser, il est aujourd'hui
devenu prioritaire d'imprégner de la
doctrine du Christ quelques milieux
particuliers . Pour s'en rendre
compte, il suffit de penser aux tâches
que doivent accomplir ceux qui
gouvernent, ceux qui œuvrent dans
la recherche scientifique, ceux qui
forgent l'opinion publique, etc. ; sans



oublier que toutes et tous ressentent
– comme nous – la nécessité
d'écouter la voix du Seigneur et de la
suivre.

« Le combat pour l’âme du monde
contemporain est à son apogée là où
l’esprit du monde semble le plus
puissant », écrivait le bienheureux
Jean-Paul II. Cela, écrivait-il, à cause
de l’existence « d'"aréopages
modernes", c'est-à-dire de nouvelles
autorités intellectuelles. Ces
aréopages sont aujourd'hui le monde
de la science, de la culture, des
moyens de communication. Ce sont
les milieux où se forment les élites
intellectuelles, c’est la sphère des
écrivains et des artistes » [27].

La recherche et l'enseignement

17. Bien que nous devions toujours
nous adresser à tous, il est évident
que faire connaître l'Évangile aux
personnes qui évoluent dans des
milieux intellectuels revêt une



importance particulière.
Concrètement, ceux qui travaillent
dans des institutions universitaires
doivent se rappeler ces mots du
Seigneur, qui sont adressés à tous,
mais qui les concernent
particulièrement : vos estis lux mundi
( Mt 5, 14), vous êtes la lumière du
monde. En effet, leur travail
professionnel les place à l'avant-
garde de la nouvelle évangélisation
Saint Josémaria, qui a tant stimulé –
y compris avant 1928 – l’apostolat
auprès des intellectuels, écrivait : «
L’Université a pour mission la plus
élevée d'être au service des
hommes, d'être le ferment de la
société dans laquelle elle est
insérée » [28].

Ces paroles montrent très bien la
direction que doivent emprunter
ceux qui veulent faire de l'apostolat
dans ces milieux : ils doivent être
lumière et chaleur – la lumière et la
chaleur de l'Évangile – pour que



leurs amis, leurs collègues, leurs
élèves, imprègnent leur être et leur
agir de la Bonne Nouvelle du Christ,
dans une pleine fidélité au Magistère
de l'Église. De cette façon, ils
contribueront à l'évangélisation de la
culture. Ce point de Chemin est d’une
actualité permanente : « L’amour de
Dieu et le zèle pour les âmes, tu
dois les communiquer à d’autres,
pour qu’à leur tour ils
transmettent la flamme à
d’autres, encore plus nombreux,
qui forment un deuxième cercle et
chacun de ceux-ci, à ses collègues
de travail. Il t’en faut des calories
spirituelles ! — Quelle
responsabilité si tu te
refroidissais ! Et (je ne veux pas y
penser) quel horrible crime si tu
donnais le mauvais exemple ! »
[29].

Qu’il ne soit pas dit qu'ait été lancé
en vain ce défi : inciter beaucoup de
personnes et d'institutions, partout



dans le monde, à promouvoir - en
s'inspirant de l'exemple des premiers
chrétiens – une nouvelle culture, une
nouvelle législation, un
renouvellement du secteur de la
mode, qui soient cohérents avec la
dignité de la personne humaine et sa
fin ultime, qui est de participer à la
gloire des enfants de Dieu (cf. 2 Cor 3,
18). Nous devons tous prier et agir
avec générosité pour atteindre cet
objectif. Toutefois, il est de la
responsabilité particulière des
professeurs d'université et des
chercheurs d'y travailler avec
acharnement, en profitant de toutes
les occasions que l'exercice de leur
profession leur offrira. Dans ce
contexte-là, la foi constitue un appui
pour avancer vers la vérité quand,
par la force même de la vertu, nous
nous efforçons de la diffuser dans
tous les milieux et quand nous
aidons ceux de notre entourage à la
recevoir ou à l’intensifier.



18. La recherche occupe une place
éminente dans l'activité des
universitaires et des autres
intellectuels. Par ce travail
d'investigation, le chrétien qui
cherche et diffuse la vérité, animé
par un désir légitime de participer à
l'élaboration d'un savoir qui ne soit
pas fragmentaire, non relativiste, a
de multiples occasions de réaliser un
apostolat doctrinal profond. Aucun
thème de recherche, aucun aspect du
vaste domaine l'enseignement, n’est 
neutre du point de vue de la foi.
Toutes nos activités, même un cours
de chimie – pour utiliser un exemple
très parlant – peuvent servir ou non
à étendre le Règne du Christ. « La
nécessaire objectivité scientifique
écarte justement toute neutralité
idéologique, toute ambiguïté, tout
conformisme, toute lâcheté :
l'amour de la vérité engage la vie
et le travail du scientifique dans
leur intégralité » [30] . Si le
professeur, si le chercheur est



principalement animé par le désir de
rendre gloire à Dieu et de servir les
âmes, alors la cohérence de son
exemple de vie chrétienne, la
disponibilité dont il fera preuve
envers ses élèves et ses
collaborateurs, la droiture avec
laquelle il réalisera son travail, le
zèle avec lequel il formera ses
disciples, auxquels il transmettra son
savoir, contribueront
indubitablement à ce que ceux qui
l'écoutent ou entendent parler de son
travail découvrent les nouveaux
horizons ouverts par ceux qui
suivent le Christ.

Par ailleurs, ces activités
scientifiques permettent à chacun
d'établir, dans son propre pays
comme à l’étranger, des relations
professionnelles avec des chercheurs
renommés. Elles font naître des
amitiés sincères, qui favorisent
l'apostolat personnel. Ainsi, ces
collègues comprennent mieux les



raisons d’appliquer ne serait-ce que
les critères fondamentaux de la
morale à leur activité de recherche.

Les catholiques responsables qui
évoluent dans ces milieux cruciaux
pour la nouvelle évangélisation,
devraient se demander comment
faire entendre leur voix, dans la
mesure de leur possibilité, dans les
moyens de communication et les
lieux d'expression et de débat. Qu’ils
aient le souci de transmettre une
bonne et saine doctrine dans les
matières touchant à leur spécialité. À
cette fin, ils peuvent collaborer avec
la presse, intervenir dans des
programmes de télévision ou de
radio, ou encore sur internet. Ils
peuvent également participer à des
activités culturelles, en donnant un
avis scientifique crédible dans les
débats qui agitent l’opinion publique,
etc. Dans le même temps, les
catholiques qui dirigent des
entreprises de communication et



d'information, où qui y travaillent,
doivent s'efforcer de présenter avec
rigueur et hauteur de vue ce qui se
fait de bon et de juste dans ces
domaines.

Je voudrais qu'il soit bien clair que
ceux qui évoluent dans ces secteurs
soient suffisamment responsables
pour tirer profit de leurs talents
comme il convient. Qu'ils n'oublient
pas que bien d'autres personnes, qui
ont un travail apparemment peu
prestigieux, s'efforcent d'offrir leurs
activités quotidiennes à Dieu pour
que les hommes et les femmes qui
peuvent influencer la société agissent
avec un grand sens de leurs
responsabilités, et qu’ils soient
conscients que Dieu leur demandera
compte des dons qu'ils ont reçus.
Qu'ils se montrent aussi très
reconnaissants envers ceux qui
travaillent, pour ainsi dire, dans la
pénombre. Saint Josémaria disait
quelque chose de très pertinent à ce



sujet : « Qui est le plus important :
le recteur d'une Université ou le
dernier des ouvriers qui s'occupe
de la maintenance du bâtiment ? »
Il répondait sans hésiter : Celui qui
accomplit son travail avec foi,
celui qui désire le plus la sainteté .
»

Harmonie entre foi et raison

19. Ceux qui se savent enfants de
Dieu doivent affirmer qu'« il ne peut
y avoir aucun conflit entre la raison
et la foi : l'une s'intègre à l'autre, et
chacune a son propre champ d'action
[…] Dans leurs mondes respectifs,
Dieu et l'homme se trouvent dans
une relation unique. En Dieu réside
l'origine de toutes choses, en lui se
trouve la plénitude du mystère, et
cela constitue sa gloire ; il incombe à
l'homme le devoir de rechercher la
vérité par sa raison, et en cela
consiste sa noblesse » [31].



Le panorama que saint Josémaria
nous découvrait est toujours
pleinement actuel : « Nous devons
montrer, en nous appuyant sur
des connaissances scientifiques
sérieuses, qu'il n'y a aucune
opposition entre la foi et la raison
» [32] , mais qu'au contraire, elles
s’entrelacent harmonieusement,
parce que l'une comme l'autre
procèdent de Dieu, du Logos créateur
qui, en outre, s'est fait homme.

Dans la lettre apostolique Novo
millénnio ineúnte , Jean-Paul II
écrivait : « Pour que le témoignage
chrétien soit efficace, spécialement
dans ces domaines délicats et
controversés, il est important de
faire un effort important pour
expliquer, de manière appropriée,
les motifs de la position de l'Église, en
soulignant surtout qu'il ne s'agit pas
d'imposer aux non-croyants une
perspective de foi, mais d'interpréter
et de défendre les valeurs fondées



sur la nature même de l'être humain
La charité se fera alors
nécessairement service de la culture,
de la politique, de l'économie, de la
famille, pour que partout soient
respectés les principes
fondamentaux dont dépendent le
destin de l'être humain et l'avenir de
la civilisation » [33] . Cette entreprise
nécessite le don des langues , que l'on
acquiert lorsque l'on invoque l'Esprit
Saint avec foi et que l'on met en
œuvre les moyens humains
adéquats.

Nous savons tous que l’Église laisse à
ses fils une liberté totale en tout ce
qui concerne leur vie professionnelle
et leur vie de citoyen, en tout égal
aux autres, tant que leurs actes ne
sont pas contraires à la doctrine
catholique. La sensibilité aux
problèmes humains, leur approche
surnaturelle, qui permet de les
apprécier et de les résoudre
chrétiennement, doit éveiller en



chacun de nous le sens de sa
responsabilité apostolique
personnelle dans le débat
scientifique, auquel ils pourront
conférer une dimension plus
humaine et plus chrétienne. C’est
pourquoi il convient d’aborder très
sérieusement les travaux qui ont une
implication doctrinale et éthique
particulière, dans les disciplines
scientifiques et humaines propres à
chacun. La crise morale que traverse
aujourd’hui la société, et le besoin
constant d’évangéliser, rendent
encore plus urgente le devoir qui
incombe aux chercheurs chrétiens de
continuer à traiter avec constance et
profondeur de tels sujets, afin de
contribuer à résoudre correctement
les problèmes actuels.

La moralité dans l'espace public

20. La question de la moralité dans
l'espace public est un autre défi
prioritaire pour l’évangélisation. La



vague de sensualité qui envahit les
coutumes, les lois, les modes, les
moyens de communication, l'art,
constitue l'un des obstacles qui
s'oppose avec le plus de virulence au
règne du Christ. Pour freiner cette
attaque, l’on ne peut se contenter de
prier et faire prier, de faire des actes
de réparation et d'en demander aux
autres. Mus par une responsabilité
tant chrétienne qu’humaine, il nous
faut également inviter beaucoup de
personnes à ressentir l'urgence de
faire quelque chose pour remédier à
cette situation. Peu importe que ceux
que l'on mobilisera ainsi soient ou
non catholiques, pourvus qu'ils
soient hommes et femmes de bonne
volonté. Il est inutile de se contenter
de se plaindre ou, pire, d'adopter
l'attitude indifférente de ceux qui se
contentent de ne pas être
directement à l'origine d'un mal. Au
contraire, il est tout le temps possible
d'entamer avec davantage d'énergie
un apostolat qui se propagera par



capillarité. Cet apostolat commence
par une conversion personnelle, qui
s’étend ensuite au foyer et au milieu
professionnel.

Écoutons l'exhortation de l'Apôtre
des Gentils : N e recevez pas la grâce
de Dieu en vain. Car il dit : "Au temps
favorable, je t'ai exaucé, au jour du
salut je t'ai porté secours". Or, voici
maintenant le temps favorable, voici
le jour du salut (2 Cor 6,1-2). Nous
autres chrétiens, devons agir avec
l’assurance de la foi. Purifions tout ce
qui, autour de nous, n'est pas
conforme à la loi de Dieu. N'ayons
pas de respect humain, n'ayons pas
peur que l'on voie que nous sommes
des personnes convaincues de la
vérité de leur foi. Benoît XVI a répété
à de nombreuses reprises que
certaines valeurs ne sont pas
négociables : « L a protection de la
vie à toutes ses étapes, du premier
moment de sa conception jusqu'à
sa mort naturelle ; la



reconnaissance et la promotion de
la structure naturelle de la famille
– comme union entre un homme et
une femme fondée sur le mariage –
et sa défense contre des tentatives
de la rendre juridiquement
équivalente à des formes d'union
radicalement différentes qui, en
réalité, lui portent préjudice et
contribuent à sa déstabilisation, en
obscurcissant son caractère
spécifique et son rôle social
irremplaçable ; la protection du
droit des parents d'éduquer leurs
enfants » [34].

Le pape explique que « ces principes
ne sont pas des vérités de foi,
même s'ils reçoivent un éclairage
et une confirmation
supplémentaire de la foi ; ils sont
inscrits dans la nature humaine
elle-même et sont donc communs à
toute l'humanité. L'action de
l’Église en vue de leur promotion
n'est donc pas à caractère



confessionnel, mais elle vise toutes
les personnes, sans distinction
religieuse. Inversement, une telle
action est d'autant plus nécessaire
que ces principes sont niés ou mal
compris, parce cela constitue une
offense contre la vérité de la
personne humaine, une blessure
grave infligée à la justice elle-
même » [35].

21. C'est pour ce même motif qu'il
convient de tenir un raisonnement
identique sur les éléments de la
doctrine chrétienne qui souffrent de
nos jours d'attaques intolérantes de
la part de personnes qui s'obstinent
aveuglément à vouloir éliminer le
sens religieux de la société civile.
Malheureusement, les exemples sont
nombreux, allant d’attaques
grossières contre Jésus-Christ que
l'on essaie de ridiculiser aux
accusations calomnieuses contre
l’Église, ses ministres et ses
institutions.



Le rôle du chrétien qui désire être
cohérent avec sa vocation consiste à
montrer le Christ aux autres, à se
faire le porte-parole de l’Église –
d'abord par l'exemple, mais aussi en
prenant la parole de façon opportune
– particulièrement sur les thèmes les
plus débattus dans la société. Ce que
don Álvaro avait expliqué de façon si
claire me revient maintenant à
l’esprit : « De même qu'il faut d'abord
balayer devant sa porte […], chacun
doit commencer par s'examiner pour
voir comment il s'occupe de ce
devoir éminemment chrétien » [36] .
Ces mots font écho à la prédication
de l'Apôtre aux premiers fidèles : C e
que Dieu veut, c'est votre
sanctification : [...] que chacun de
vous sache garder son corps dans la
sainteté et l'honnêteté, sans
l'abandonner aux emportements de la
passion, comme font les païens qui ne
connaissent pas Dieu ; que personne
en cette matière n'use de violence ou
de fraude à l'égard de son frère [...],



car Dieu ne nous a pas appelés à
l'impureté, mais à la sainteté (1 Th 4,
3-7) .

Cette recommandation de saint Paul
revêt une dimension particulière
dans les circonstances actuelles. Il est
en effet impossible de lutter contre la
vague de l'impureté qui tente de tout
envelopper de son manteau sale et
visqueux si, en notre for intérieur,
nous l'accueillons avec une certaine
complaisance, bien qu’elle puisse
nous sembler minime. De fait, ces
choses-là sont des « désirs pervers
qui montent de plus en plus,
bouillonnant en toi, arrivant
presque à submerger de leur
pourriture parfumée les grands
idéaux, les commandements
sublimes que le Christ lui-même a
mis dans ton cœur » [37].

C'est dans cette même optique que
s'exprimait saint Grégoire de
Naziance, cité par le bienheureux



Jean-Paul II dans son exhortation
apostolique sur la mission des
évêques : « D'abord, se purifier,
ensuite purifier ; d'abord se laisser
instruire par la sagesse, ensuite
instruire ; d'abord devenir lumière,
puis éclairer ; d'abord s'approcher de
Dieu, ensuite conduire les autres à
Lui ; d'abord être saint, ensuite
sanctifier » [38].

Parce que nous ne nous considérons
pas meilleurs que les autres – et en
ceci nous ne nous trompons pas –, il
n'y a pas de raison pour que nous
n'ayons pas à lutter pour essayer,
une fois après l'autre, de vivre le plus
parfaitement possible en adéquation
avec la doctrine de Jésus-Christ.
Soyons convaincus que le combat
qu'il nous revient de mener est avant
tout intérieur. Il faut que nous
soyons vraiment décidés à ce que nos
pensées, nos projets, nos paroles et
nos actions, jusqu'aux plus
insignifiantes, soient conformes à la



volonté de Dieu : « Nous devons
lutter sur un front qui est situé à
l'intérieur de nous-mêmes, le front
de nos passions. Est vigilant celui
qui lutte intérieurement pour
écarter avec décision toute
occasion de péché et tout ce qui
peut affaiblir la foi, faire
s'évanouir l'espérance ou
diminuer l'amour » [39].

22. Il s'agit là d'un point d'examen
quotidien pour les mois à venir :
comment luttons-nous pour parvenir
à la sainteté ? Nous battons-nous sur
des points concrets issus des conseils
reçus dans la direction spirituelle ?
Avons-nous fréquemment recours au
Seigneur, en lui demandant une
conscience fine et délicate –aucun
rapport avec les scrupules – pour
découvrir les petites fissures de notre
âme par lesquelles l'ennemi tente de
s'introduire pour nous rendre moins
efficaces, y compris dans notre
apostolat ? Nous réjouissons-nous de



découvrir de nouveaux points de
lutte, auxquels nous devons nous
attaquer avec décision et esprit
sportif, soutenus par la grâce de
Dieu ?

Non enim vocávit nos Deus in
immundítiam sed in sanctificatiónem
(1 Th , 4, 7). Dieu ne nous a pas
appelés à l'impureté, mais à la
sainteté. La lutte pour la pureté est
toujours attractive et possible, même
si quelques médias, et toutes sortes
de déviances – à commencer par nos
propres tendances désordonnées –
prétendent le contraire. Par
conséquent, on peut et on doit
proposer cet idéal à tous et en toute
circonstance, même à ceux qui
paraissent éloignés de cet objectif. Il
n'y a personne au monde qui ne
cherche un appui pour traverser la
tempête que connaît notre époque, et
qui n'est vraiment pas nouvelle. Nous
autres chrétiens avons à la fois
l'immense chance et la capacité de



pouvoir transmettre cette assurance
que donne la foi, à laquelle beaucoup
aspirent sans s'en rendre compte.
Continuons à aller de l'avant, en
combattant avec joie dans les
batailles du Seigneur (cf. Mc , 3,2), in
hoc pulchérrimo caritátis bello , dans
cette merveilleuse lutte d'amour dont
l'issue heureuse pour ceux qui
resteront fidèles à son Amour est
pleinement garantie par la victoire
du Seigneur.

23. Benoît XVI a récemment souligné
l'importance d'avoir recours de façon
habituelle au sacrement de Pénitence
et de Réconciliation. S'adressant à
des prêtres et des séminaristes à
l'occasion de l' Année de la foi , il
affirmait que « la célébration du
sacrement de la réconciliation est
elle-même une annonce et donc
une voie à parcourir pour l’œuvre
de la nouvelle évangélisation. Dans
quel sens la confession
sacramentelle est-elle donc une



"voie" pour la nouvelle
évangélisation ? Tout d’abord
parce que la nouvelle
évangélisation tire sa sève vitale
de la sainteté des fils de l’Église, du
chemin quotidien de conversion
personnelle et communautaire
pour se conformer toujours plus
profondément au Christ. Et il
existe un lien étroit entre sainteté
et sacrement de la réconciliation,
dont tous les saints de l’histoire
sont témoins. La conversion réelle
des cœurs, qui signifie s’ouvrir à
l’action transformatrice et
rénovatrice de Dieu, est le
"moteur" de chaque réforme et se
traduit en une véritable force
évangélisatrice. Dans la
confession, le pécheur repenti, par
l’action gratuite de la miséricorde
divine, est justifié, pardonné et
sanctifié, il abandonne le vieil
homme pour revêtir l’homme
nouveau. Seul celui qui s’est laissé
profondément renouveler par la



Grâce divine, peut porter en lui-
même, et donc annoncer, la
nouveauté de l’Évangile » [40].

L'institution de la famille

24. Dans l'Œuvre, nous devons
toujours vivre avec l'optimisme et la
vision surnaturelle qui caractérisent
ceux qui se savent fils de Dieu.
Cependant, il n'est pas possible
d’ignorer qu'en ce moment, la famille
est l'une des institutions la plus
menacée par la vague d'hédonisme.
Cette situation engendre des maux
sérieux. Deux d’entre eux sautent
aux yeux : l’augmentation du
nombre de cas d'infidélité
matrimoniale et la difficulté
croissante qu’éprouvent les jeunes à
se trouver en condition d'entendre et
de suivre l'appel de Dieu, en
particulier dans le célibat
apostolique. Par conséquent, il est
particulièrement urgent et
nécessaire d’entreprendre, à tous les



niveaux de la société, « une croisade
de virilité et de pureté » [41] .

Dans cette bataille pour la pureté, il
est d'une grande importance que
chacun, selon son état, pratique avec
délicatesse cette vertu, qui est une
affirmation joyeuse. Il convient
également de ne pas négliger
l'influence que l'on peut exercer au
moyen de l'apostolat d'amitié et de
confidence. De plus, les études
interdisciplinaires sur la façon
d'inciter beaucoup de personnes et
d'institutions du monde entier à
promouvoir – en suivant l'exemple
des premiers chrétiens – la nouvelle
culture, la nouvelle législation et le
renouvellement du secteur de la
mode auxquels j'ai fait allusion plus
haut, sont toujours très utiles.

Il faudra prier avec persévérance et
travailler beaucoup pour atteindre
un objectif qui, pour être ambitieux,
est le type même du défi chrétien :



généreux par les désirs élevés qui
l'inspirent, il est en même temps
adapté aux possibilités de chacun.
Soyons convaincu que nous pouvons
tous faire mieux que nous ne
l’imaginons. Grâce à de petites
choses – un bon exemple, une prise
de parole opportune, une sainte
intransigeance – nous pouvons agir
dans notre milieu. Il me vient en
mémoire une image que saint
Josémaria utilisait à propos des
questions écologiques. Je vous la
transmets telle quelle, car elle me
paraît très bien illustrer mes propos.

« Je disais récemment à vos frères
aînés, me souvenant des
nombreuses fois où nous avons
discuté de barques et de filets de
pêche, que de nos jours, l’on traite
très souvent d’écologie dans les
discussions ou par écrit. On
analyse la qualité de l'eau de
toutes les rivières, fleuves, lacs et
mers. On aboutit pratiquement



toujours à la conclusion que la
qualité de l’eau est mauvaise ; que
les poissons ne disposent pas d’un
environnement sain et viable.
Quand nous avons parlé de
barques et de filets, vous et moi
faisions toujours référence aux
filets du Christ, à la barque de
Pierre, et aux âmes. Car le
Seigneur a dit : Suivez-moi, et je
ferai de vous des pêcheurs
d'hommes ( Mt 4, 19). Eh bien, il
peut arriver que quelques-uns de
ces poissons, de ces hommes,
voyant ce qui se passe dans le
monde et dans l’Église, face à ces
mers qui paraissent couvertes
d'immondices, face à ces rivières
qui semblent déborder de bave, où
ils ne sauraient trouver ni
nourriture ni oxygène ; il peut
arriver que ces poissons pensent –
et c'est bien de poissons qui
pensent dont nous parlons, car ils
ont une âme –, il pourrait arriver
qu'ils se disent : assez, je m'en



vais ! Cela ne vaut pas la peine de
vivre ainsi. Je vais me réfugier sur
la rive et, une fois là-bas, je
pourrai respirer à mon aise.
Assez ! Non, mes enfants. Nous
devons poursuivre notre chemin
au milieu de ce monde pourri ; au
milieu de ces eaux troubles ; au
milieu de ces rivières et de ces
fleuves qui coulent dans les
grandes villes et les petits villages
et dont les eaux n'ont pas le
pouvoir de fortifier l'organisme ou
d'étancher la soif, car elles sont
empoisonnées. Mes enfants,
continuons à vivre au beau milieu
du monde, en essayant de purifier
les eaux qui se trouvent autour de
nous, pour que d'autres poissons y
trouvent refuge et que, au fur et à
mesure, elles deviennent un lac
grandissant qui purifie les fleuves
qui y trouvent sa source et qui, à
leur tour, jetteront leurs eaux
saines dans les mers du monde »
[42].



25. La situation sociale et morale de
l’Empire romain, dans lequel l’Église
est née, était similaire à celle de nos
sociétés actuelles. C'est cette
atmosphère décadente que les
premiers chrétiens ont eu le désir de
changer. Nous devons faire nôtre
cette volonté de répandre la bonne
odeur du Christ dans le monde
entier. Il s'agit là d'une tâche que les
chrétiens devront toujours assumer.

Les pères et les mères de famille ont
à cet égard un rôle à jouer qui leur
est propre. Leur ardeur à faire
grandir leurs enfants et à vivre eux-
mêmes dans un foyer profondément
chrétien fera de leur famille un
modèle de conduite chrétienne. Ils
seront comme une réserve d'eau
pure qui rejaillira sur beaucoup
d'autres ménages. Cela favorisera
également l'apparition de vocations
de don à Dieu dans le sacerdoce ou
au service de l'une des multiples
autres formes de réalités ecclésiales,



séculière ou religieuse. Ce sont ces
familles qui seront les nouveaux « 
foyers lumineux et joyeux » dont
saint Josémaria parlait.

J'insiste : c'est aux pères et aux mères
de famille qu'il revient de mener,
comme partie intégrante de leurs
droits spécifiques, toute une gamme
d'activités d'apostolat personnel
pouvant revêtir des formes diverses.
Il est en effet normal que plusieurs
parents, confrontés à des
problématiques similaires,
s'associent pour essayer de leur
apporter une solution : le bon usage
du temps libre, la détente et le
divertissement, les voyages, la
promotion de lieux où garçons et
filles peuvent grandir humainement
et spirituellement, etc. Il incombe à
plus d’un titre aux parents ayant des
enfants en âge d'aller à l'école – il
s'agit là d'une partie très importante
de leur responsabilité d'éducateurs –
de choisir, et même de promouvoir



des écoles et des clubs pour jeunes.
De plus, il est évident que leur
implication personnelle dans la
bonne marche des établissements
scolaires que fréquentent leurs
enfants revêt une grande
importance. Ils doivent mettre à
profit tous les instruments que la loi
met à leur disposition pour donner à
ces institutions une orientation
adéquate.

Ces derniers temps, après bien des
années de propagande en faveur de
la mixité scolaire, l'idée que
l'éducation séparée des garçons et
des filles dans l'enseignement
primaire et secondaire pourrait être
bénéfique aux générations à venir
recommence à faire son chemin. Cela
vaut la peine de continuer à soutenir
cette réflexion. Il faut favoriser la
recherche et la publication
d'argumentaires sur ce sujet, tant
sous l'angle technique (arguments
juridiques, pédagogiques, etc. en



faveur de cette option) que
médiatique. Il s'agit de montrer la
légitimité et les avantages de cette
façon d'instruire les enfants, qui est
la preuve d'un grand respect envers
les petites filles et les petits garçons,
envers les adolescentes et les
adolescents. C'est une méthode
éducative qui a fait ses preuves, y
compris du point de vue de la
formation humaine.

26. Dans la même perspective, il est
nécessaire également de promouvoir
une juste compréhension du concept
de liberté. Ce don est souvent
confondu à tort avec la simple
capacité de faire ce que l'on préfère à
tout instant, de choisir ce qui satisfait
le plus les envies et la commodité,
sans tenir compte du rapport intime
qui existe entre la liberté et la vérité.
La liberté est un grand bien de la
nature, mais elle a été affaiblie par le
péché. Toutefois, le Christ l'a guérie
par sa grâce et lui a donné une



dimension nouvelle et surnaturelle :
elle est devenue la liberté des enfants
de Dieu (cf. Rm 8, 18-19,21). Saint
Josémaria, précisément parce qu'il se
savait et se sentait profondément fils
de Dieu le Père – une filiation qui
engage la vérité la plus intime de
l'homme et de la femme – a acquis
une compréhension particulièrement
pénétrante de la liberté chrétienne. Il
mettait en garde contre « l’erreur de
ceux qui se contentent d’une triste
vocifération : liberté ! liberté !
Souvent, ce qui se cache derrière
cette proclamation, c’est une
tragique servitude : car un choix
qui préfère l’erreur ne libère pas ;
le Christ seul libère, puisque lui
seul est le Chemin, la Vérité et la
Vie » [43] . Et il ajoutait : « La liberté
acquiert son sens authentique
lorsqu’on l’exerce au service de la
vérité qui rachète, lorsqu’on en
use pour rechercher l’Amour infini
d’un Dieu qui nous libère de toutes
les servitudes » [44].



Les chrétiens doivent faire tout leur
possible, comme des citoyens
responsables, pour défendre et
promouvoir leur liberté et celle des
autres. En même temps, ils aideront
leurs concitoyens à découvrir cette
nouvelle liberté : hac libertáte nos
Christus liberávit ( Gal 5, 1), cette
liberté par laquelle le Christ nous a
libérés. Il s'agit là de l'une des tâches
les plus urgentes de la nouvelle
évangélisation. J'ai déjà rappelé que
les personnes qui doivent parvenir à
la sainteté par le mariage jouent un
rôle unique à cet égard. J'insiste,
cependant : l'obligation de diffuser la
bonne doctrine sur le mariage et la
famille est de la responsabilité de
chacune et de chacun

CONNAITRE ET PROFESSER LA FOI

27. Tous les efforts pour mener à
bien la nouvelle évangélisation – que
ce soit dans l’apostolat de
l’intelligence, ou dans les domaines



prioritaires dont je viens de parler –
doivent s’appuyer sur le fondement
solide de la foi. Sans la foi, en effet, il
est impossible de plaire à Dieu (He ,
11, 6), dit la Sainte Écriture.

Cette vertu théologale de la foi, qui
est comme la porte d'entrée de la vie
chrétienne, suppose une libre
adhésion de l’intelligence. Elle
conduit à être pleinement fidèle à la
Volonté de Dieu. Elle est actualisée
par les vérités que Dieu nous a
révélées. Ces vérités doivent être
acceptées du fait même de l'autorité
du Créateur, car elles nous ont été
transmises avec la certitude qu'elles
venaient de Lui, dont la Genèse dit
explicitement qu'il n'a voulu que le
bien de la création. C’est pourquoi la
foi, pratiquée et assumée
sérieusement, stimule notre pleine et
continuelle confiance en Dieu. Cette
dernière, en nous exerçant à un
abandon libre et responsable, nous
donne la certitude de participer à la



vie même de Dieu, laquelle nous a
été communiquée en même temps
que ces vérités comme chemin pour
atteindre l’union avec Dieu lui-
même.

« Dans cette perspective, l’ Année
de la foi est une invitation à une
conversion authentique et
renouvelée au Seigneur, unique
Sauveur du monde. Dans le
mystère de sa mort et de sa
résurrection, Dieu a révélé en
plénitude l’Amour qui sauve et qui
appelle les hommes à convertir
leur vie par la rémission des
péchés (cf. Ac 5, 31). Pour l’Apôtre
Paul, cet Amour introduit l’homme
à une vie nouvelle : "Nous avons
donc été ensevelis avec lui par le
baptême dans la mort, afin que,
comme le Christ est ressuscité des
morts par la gloire du Père, nous
vivions nous aussi dans une vie
nouvelle" ( Rm 6, 4). Grâce à la foi,
cette vie nouvelle modèle toute



l’existence humaine sur la
nouveauté radicale de la
résurrection. » [45] Des exemples
de foi

28. L’épître aux Hébreux nous
présente une succession d’hommes et
de femmes fidèles qui, tout au long
de l’histoire du salut, depuis Abel le
juste, ont cru en Dieu et ont adhéré à
lui de toutes les énergies de leur
intelligence et de leur volonté,
dépensant généreusement leur
existence à son service (cf. He 11,
4-40). Parmi eux se détache la figure
d’Abraham, notre père dans la foi
[46] . Apprenons de lui, également, la
force de son espérance en Dieu, car
notre vie à tous doit devenir
davantage théologale au cours de
prochains mois. Fions-nous de plus
aux moyens qui nous conduisent au
Ciel, en demandant avec décision à la
Très Sainte Trinité d’augmenter en
nous la foi, l’espérance et la charité.



Lorsqu’il se trouvait dans la ville
d'Ur, en Chaldée, « Abraham entendit
la parole du Seigneur qui l'arrachait
à sa terre, à son peuple, en un sens à
lui-même, pour faire de lui
l'instrument d'un dessein de salut qui
embrassait le futur peuple de
l'Alliance, et même tous les peuples
du monde » [47] . Immédiatement,
sans aucune hésitation, le patriarche
se mit en chemin

Grâce à la foi, Abraham obéit à l'appel
de Dieu : il partit vers un pays qui
devait lui être donné comme héritage.
Et il partit sans savoir où il allait.
Grâce à la foi, il vint séjourner comme
étranger dans la Terre promise ; c'est
dans un campement qu'il vivait, ainsi
qu'Isaac et Jacob, héritiers de la même
promesse que lui, car il attendait la
cité qui aurait de vraies fondations,
celle dont Dieu lui-même est le
bâtisseur et l'architecte. Grâce à la foi,
Sara, elle aussi, malgré son âge, fut
rendue capable d'avoir une



descendance parce qu'elle avait pensé
que Dieu serait fidèle à sa promesse.
C'est pourquoi, d'un seul homme, déjà
marqué par la mort, ont pu naître des
hommes aussi nombreux que les
étoiles dans le ciel et les grains de
sable au bord de la mer, que personne
ne peut compter. ( He 11, 8-12).

Cette aventure de la foi continue et se
développe, plus intensément et de
façon plus ample, dans le Nouveau
Testament. La très Sainte Vierge
Marie en est un Maître inégalable,
elle qui, par la foi, « a accueilli la
parole de l’Ange et a cru à
l’annonce qu’elle deviendrait Mère
de Dieu dans l’obéissance de son
dévouement (cf. Lc 1, 38). Visitant
Élisabeth, elle éleva son cantique
de louange vers le Très-Haut pour
les merveilles qu’il accomplissait
en tous ceux qui s’en remettent à
lui (cf. Lc 1, 46-55). Avec joie et
anxiété elle met au jour son fils
unique, maintenant intacte sa



virginité (cf. Lc 2, 6-7). Comptant
sur Joseph son époux, elle porta
Jésus en Égypte pour le sauver de
la persécution d’Hérode (cf. Mt 2,
13-15). Avec la même foi, elle suivit
le Seigneur dans sa prédication et
demeura avec lui jusque sur le
Golgotha (cf. Jn 19, 25-27). Avec foi
Marie goûta les fruits de la
résurrection de Jésus et,
conservant chaque souvenir dans
son cœur (cf. Lc 2, 19.51), elle les
transmit aux Douze réunis avec
elle au Cénacle pour recevoir
l’Esprit Saint (cf. Ac 1, 14; 2, 1-4)
[48].

C’est pourquoi méditer et pénétrer
plus avant dans la foi de Marie nous
conduit et nous aide à faire
l’expérience de notre dépendance
totale envers Dieu. Cette dépendance
nous fait comprendre que,
fermement placés entre ses mains,
nous devenons capables d’accomplir
des merveilles qui ont une incidence



extraordinaire sur notre propre
existence, sur l’Église et sur la
corédemption du monde qui nous a
été confiée. Ces conséquences
extraordinaire s’étendent
naturellement jusqu’aux menus
travaux et petits riens qui sont
apparemment les plus indifférents,
car avec Dieu possumus !, nous
pouvons tout, et sans lui, nihil , rien

Par la foi, les apôtres ont tout laissé
pour suivre le Maître. Les disciples
de la première heure ont fait de
même, ainsi que les martyrs qui ont
donné leur vie pour témoigner de
l’Évangile, et les innombrables
chrétiens de tous les temps, y
compris de nos jours. « Par la foi, au
cours des siècles, des hommes et
des femmes de tous les âges, dont
le nom est inscrit au Livre de vie
(cf. Ap 7, 9; 13, 8), ont confessé la
beauté de suivre le Seigneur Jésus
là où ils étaient appelés à donner le
témoignage de leur être chrétiens:



dans la famille, dans la profession,
dans la vie publique, dans
l’exercice des charismes et des
ministères auxquels ils furent
appelés. » [49].

L’exemple de saint Josémaria

29. Fixons notre regard sur l’histoire
de l’Église, qui n’a jamais manqué
d’hommes et de femmes qui soient
des instruments entre les mains de
Dieu pour donner une impulsion et
une vitalité nouvelles à la foi du
peuple chrétien en des temps
difficiles. Je pense à l’exemple de
notre fondateur. Saint Josémaria a
beaucoup médité sur la figure et la
réponse de nos prédécesseurs dans la
foi. C’est pourquoi, comme le
patriarche Abraham, notre Père a
abandonné ses projets les plus
nobles, et, obéissant à la voix divine,
s’est fait pèlerin sur tous les chemins
du monde, pour enseigner à ses
frères et sœurs une doctrine « vieille



comme l’Évangile et, comme
l’Évangile, nouvelle » [50] : Dieu
nous convoque tous pour être saints
dans le travail et les circonstances de
la vie ordinaire, au milieu des
réalités temporelles. Saint Josémaria
fut un homme, un prêtre, rempli de
foi et d’espérance, vertus qu’avec la
charité, le Seigneur a infusées avec
une intensité croissante dans son
âme. C’est parce qu’il a cultivé cette
foi immense et cette grande
espérance qu’il est parvenu à mener
à son terme la mission qu’il avait
reçue. Aujourd’hui, les personnes de
tous âges, races et conditions sociale
qui vivent de cet esprit et cherchent
ainsi la gloire de Dieu sont
innombrables, comme les étoiles du
ciel, comme le sable au bord de la mer
( Gn 22, 17).

La vie de saint Josémaria montre que
chacune de nos journées peut et doit
être un temps de foi, d’espérance,
d’amour, sans concession à



l’égoïsme. Il convient donc de nous
demander comment se manifestent
les vertus théologales dans notre
conduite quotidienne : est-ce que
nous savons reconnaître la
Providence de Dieu, notre père, en
toutes circonstances, aussi bien celles
qui se présentent sous un aspect
favorable que celles qui paraissent
défavorables ? Autrement dit, est-ce
que nous sommes fermement
persuadés que ómnia possibília
credénti ( Mc 9, 23), que tout est
possible pour celui qui croit, même si
nous n’avons que peu de mérites
personnels et manquons de moyens
humains ? Sommes-nous optimistes
dans l’apostolat, d’un optimisme
fondé sur la conviction que – comme
l’affirme l’Apôtre – ómnia possum in
eo, qui me confórtat ( Ph 4, 13), nous
pouvons tout dans le Christ, qui nous
rend fort ?

Peut-être devrons-nous conclure que
nous ne nous entraînons pas encore



avec assez d’énergie à vivre ces
vertus. Nous pourrons alors nous
appliquer ces considérations de saint
Josémaria : « Nous manquons de
foi. Le jour où nous vivrons cette
vertu — tout confiants en Dieu et
en sa Mère —, nous serons
courageux et loyaux. Dieu, qui est
le Dieu de toujours, fera alors des
miracles par nos mains. — Donne-
moi, ô Jésus, cette foi, que je désire
véritablement ! Ma Mère, Notre-
Dame, ma Mère très sainte, faites
que je croie ! » [51].

Notre Père a prié très souvent, pour
que lui-même, que ses nombreux
enfants, et que tous les chrétiens,
grandissent dans les vertus
théologales : adáuge nobis fidem,
spem, caritátem! , augmente en nous
la foi, l’espérance et l’amour. Chaque
jour il priait pour cela, le demandant
aussi – silencieusement, avec le cœur
– tandis qu’il élevait l’hostie ou le
calice lors de la Sainte Messe. Il était



animé par le seul but d’être un
meilleur serviteur de Dieu et des
âmes – et que nous le soyons aussi – à
toute heure et en toute situation En
cela se trouve, j’insiste, la condition
nécessaire pour que de nouveaux
fruits poussent sur le chemin de
l’Église, maintenant et toujours.
Comme l’écrivait le pape, « Nous
désirons que cette Année suscite
en chaque croyant l’aspiration à 
confesser la foi en plénitude et
avec une conviction renouvelée,
avec confiance et espérance. » [52].

« Réfléchir sur l’acte lui-même par
lequel on croit – ajoute le pape – est
un engagement que chaque
croyant doit faire sien, surtout en
cette Année . Ce n’est pas par
hasard que dans les premiers
siècles les chrétiens étaient tenus
d’apprendre de mémoire le Credo.
Ceci leur servait de prière
quotidienne pour ne pas oublier



l’engagement pris par le baptême.
» [53].

Demander et approfondir la foi

30. Tout au long des mois à venir et,
je l’espère, de façon permanente
ensuite, en récitant le Credo, pendant
la messe, et à d’autres moments,
efforçons-nous de professer la foi de
l’Église de façon plus consciente, en
faisant davantage attention aux mots
que nous prononçons et à leur
signification. L’étude et la méditation
des différents articles du Symbole de
la foi nous seront également d’une
aide précieuse. Parmi les moyens que
Benoît XVI suggère d’utiliser pour
donner une consistance et une
efficacité véritables à l’année de la
foi, il y en est une qui a une
importance particulière : l’étude du 
Catéchisme de l’Église catholique , ou
celle de son Compendium , précieux
héritage du concile Vatican II, où
sont exposées de façon complète,



organique et ordonnée toutes les
vérités de la doctrine catholique.

« Il existe une unité profonde entre
l’acte par lequel on croit et les
contenus auxquels nous donnons
notre assentiment » [54] . La
connaissance du contenu de la foi est
essentielle pour pouvoir lui donner
notre assentiment, pour adhérer
pleinement, avec l’intelligence et la
volonté, à ce que l’Église enseigne.
Cela implique, par conséquent, que
lorsque l’on croit, on accueille
librement tout le mystère de la foi,
car c’est Dieu lui-même qui en
garantit la vérité, en révélant et en
offrant son mystère d’amour à notre
raison

« D’autre part – poursuit le pape – ,
nous ne pouvons pas oublier que,
dans notre contexte culturel, de
nombreuses personnes, bien que
ne reconnaissant pas en soi le don
de la foi, sont quand même dans



une recherche sincère du sens
ultime et de la vérité définitive sur
leur existence et sur le monde.
Cette recherche est un authentique
'préambule' à la foi, parce qu’elle
met en mouvement les personnes
sur le chemin qui conduit au
mystère de Dieu » [55].

Nous avons un travail magnifique à
fournir, sans nous décourager, pour
révéler les inquiétudes spirituelles
qui habitent toutes les âmes, afin de
leur proposer la formation
opportune qui étanchera leur soif de
Vérité. En particulier, il est
aujourd’hui d’une grande
importance d’apprendre ou de
rappeler à ceux que nous
fréquentons pour une raison ou pour
une autre, que la vie sur terre n’est
que l’une des étapes, transitoire, de
l’existence humaine. Dieu nous a
créés pour la vie éternelle, il nous a
destinés à participer de sa vie divine
elle-même, pour que nous jouissions



ainsi d’un bonheur complet et
éternel. Ce don de la très sainte
Trinité ne nous est accordé en
plénitude qu’après notre mort
corporelle, mais nous en avons un
avant-goût dès ici-bas. La vie
éternelle, c’est qu’ils te connaissent,
toi le seul véritable Dieu, et ton
envoyé, Jésus-Christ (Jn 17,3). Qui
mange ma chair et boit mon sang a la
vie éternelle et je le ressusciterai au
dernier jour ( Jn 6, 54).

31. Une autre occasion se présentera
à nous, au cours des mois à venir, de
méditer le mystère de Jésus-Christ en
profondeur. Par ses œuvres et ses
paroles, Jésus nous a manifesté le
Père et nous a montré le chemin qui
conduit à lui. Il nous a donné ce dont
nous avions besoin pour parvenir au
but : l’Église, ses sacrements et ses
fondations. Plus encore, il nous a
envoyé l’Esprit Saint qui, habitant
dans les âmes par la grâce, conduit
en permanence les hommes vers la



maison du Père. Tout est le fruit de la
bienveillance divine, car e n ceci
consiste son amour : ce n’est pas nous
qui avons aimé Dieu, mais c’est lui qui
nous a aimés et qui a envoyé son Fils
en victime de propitiation pour nos
péchés (1 Jn 4, 10).

Convainquons-nous qu’il est
fondamental de méditer et d’inviter
les autres à méditer cette vérité
essentielle : « Dieu nous aime ! Lui,
le Tout-Puissant, l'Omnipotent, qui
a fait le ciel et la terre » [56] .
Étonnons-nous et rendons grâce pour
cette impressionnante déclaration,
que nous devons diffuser partout au
moyen d’une catéchèse universelle.
Ce mot de catéchèse signifie
précisément, dans son étymologie
grecque, la plus littérale, "faire
résonner aux oreilles" un message.
Pour les chrétiens, la catéchèse est la
méthode d’enseignement utilisée par
l’Église dès les premiers temps, dès
qu’elle a commencé à transmettre à



l’humanité la perle très précieuse et
le trésor du salut, comme l’expliquait
le Maître. Ainsi, c’est en écoutant que
les premiers disciples du Seigneur
ont accueilli la bonne nouvelle et
qu’ils l’ont transmise à d’autres, de
façon à influencer le vouloir et l’agir
de ceux qui l’entendaient et la
mettaient en pratique.

Maintenant, après vingt siècles de
christianisme, nous devons nous
comporter de la même façon : faire
résonner la Vérité apportée par
Jésus-Christ dans le cœur des
personnes que nous rencontrons sur
notre chemin terrestre. Apportons
également, par la prière, la Vérité à
ceux que nous ne fréquentons pas
personnellement. Nous devons faire
prendre conscience à tous, à chacune
et à chacun, de la façon la plus
opportune, que « Dieu a pensé à toi
depuis toute éternité ! Dieu t ’aime !
Dieu a préparé pour toi un lieu
indescriptible, le Ciel, où lui-même se



donnera à toi pour ta joie éternelle,
étanchant abondamment la soif de
bonheur que tu portes dans ton cœur
».

32. Il ne faut pas considérer ces
vérités fondamentales comme
acquises. Bien des personnes ne
connaissent pas Dieu ou s’en font
une idée qui est erronée. Certains
s’imaginent un Dieu jaloux toujours
prompt au châtiment quand sa loi
n’est pas accomplie, d’autres un Dieu
auquel on n’a recours qu’en cas de
nécessité. D’autres encore se
représentent Dieu comme enfermé
dans son propre bonheur, très
éloigné des peines et des angoisses
des hommes, etc. Ne cessons jamais
de nous demander si, grâce à notre
joie et notre paix intérieure, ceux qui
nous voient peuvent toucher du doigt
la Bonté du Seigneur pour ses
enfants.



Nous avons tous besoin de renforcer
en permanence « ce socle d’idées
claires sur les thèmes
fondamentaux, pour être en
condition d’illuminer un grand
nombre d’intelligences et de
défendre l’Église des attaques
qu’elle subit de toute part. Ayons
des idées claires sur les vérités de
la foi et de la morale ; sur les
exigences de la famille et de
l’enseignement chrétien ; sur les
droits au travail, au repos, à la
propriété privée, etc. De cette
façon, vous pourrez faire avec joie
l’expérience de la vérité de ces
mots : véritas liberábit vos (Jn 8,
32), car la vérité vous donnera
joie, paix et efficacité » [57].

Demandons avec force à l’Esprit
Saint de nous assister, pour que nous
sachions proposer un témoignage
convaincant, et exposer, chacun
selon ses connaissances et sa
formation, les arguments rationnels



qui aident chaque créature à ouvrir
son esprit à la vérité. Prions avec
persévérance et confiance. Ce point
est de la plus haute importance.
Souvenons-nous de la promesse du
Seigneur : J e vous le dis en vérité, si
deux d’entre vous, sur la terre,
unissent leurs voix pour demander
quoi que ce soit, cela leur sera accordé
par mon Père qui est aux cieux ( Mt
18, 19). Si nous demeurons unis dans
la prière, en serrant les rangs, comme
une armée en ordre de bataille , une
bataille de paix et de joie, nous
obtiendrons du Ciel ce pour quoi
nous supplions Dieu.

En commentant le verset de
l’Évangile que je viens de
retranscrire, Benoît XVI fait
remarquer « Le verbe que
l'évangéliste utilise pour dire
"s'unissent" est […] une référence
à une "symphonie" des cœurs.
C'est cela qui touche le cœur de
Dieu. L'accord dans la prière



apparaît donc important pour
qu'elle soit accueillie par le Père
céleste » [58] . Restons toujours très
unis au pape et à ses intentions car
c'est ainsi que nous nous
approcherons davantage du Christ et,
avec lui, par l’Esprit Saint, notre
prière parviendra rapidement à Dieu
le Père.

FORMATION DOCTRINALE

33. Notre Père relevait cinq aspects
fondamentaux de la formation :
formation humaine, doctrinale,
spirituelle, apostolique et
professionnelle. L’ Année de la foi est
pour nous une invitation
exceptionnelle à réfléchir de
nouveau sur notre formation
doctrinale. Et ce pour une raison
bien simple : toute cette formation
n'a d'autre but que de nous faire
approfondir, sous différents points
de vue, les contenus de la foi et le 
sens de la foi elle-même, afin que,



renouvelant notre intelléctus fidei
(notre intelligence de la foi), nous
puissions annoncer et proposer de
façon adéquate à nos collègues et
amis, le mystère de l’amour de Dieu
en Jésus-Christ.

Formation à la doctrine de l’Église

34. C’est pourquoi notre fondateur
condensait en une formule frappante
l’activité fondamentale de l’Œuvre : «
faire connaître la doctrine » . De
là, cet effort constant et agréable
pour assurer aux fidèles de la
Prélature l’aliment de la formation,
particulièrement sous son aspect
doctrinal. Je pense que notre Père se
réjouit en contemplant du haut du
ciel tous ces cours dispensés en
continu, en accord avec les projets et
les besoins de chaque lieu. À tous, je
vous rappelle ce qu’il nous répétait
lui-même avec insistance, pour que
cela reste gravé en nous : « Efforcez-
vous d’assimiler la doctrine qui



vous est donnée, pour qu’elle reste
vivante ; prenez toute la mesure de
ce devoir impérieux et agréable à
la fois, qui est de communiquer à
d’autres esprits la formation que
vous recevez, de sorte qu’elle
s’exprime en œuvres positives et
droites, non seulement en vous
mais dans le cœur des autres »
[59] . Pour servir, servir , aimait à
dire saint Josémaria, en jouant sur
les divers sens de l’expression : être
utile aux autres, et être réellement
apte à affronter les diverses
circonstances. Cette formule
résumait l’importance que revêt
pour nous l’acquisition d’une bonne
formation, dans tous les domaines,
avec le désir de prêter une
collaboration effective aux plans de
Dieu et à l’Église. « Pour être en
mesure de servir les âmes, il nous
faut d’abord être nous-mêmes
aptes au service, c’est-à-dire nous
former. Faute de quoi, nous ne
serons pas de bons instruments et



nous ne servirons à rien » [60] .
Appliquons ce conseil à notre finalité
apostolique : seul est utile celui qui
possède et cultive une foi vivante et
éclairée, car ce n’est qu’à partir d’une
telle foi qu’on peut servir l’apostolat
de l’Œuvre et la formation doctrinale
des autres.

Convaincu de cette permanente
nécessité, saint Josémaria fixa des
repères précis pour la formation
doctrinale des fidèles de l’Œuvre, et
les développa progressivement.
Considérons, dans notre dialogue
avec le Seigneur, ce qu’il ne cessait
de nous expliquer : « Les objectifs
que nous nous proposons
collectivement sont la sainteté et
l’apostolat. Et pour y parvenir,
nous avons besoin, par-dessus
tout, de formation Pour notre
sainteté, de la doctrine ; et pour
l’apostolat, de la doctrine. Et pour
acquérir la doctrine, du temps, des
lieux adaptés et des moyens



adéquats. N’attendons pas de Dieu
des révélations extraordinaires : il
n’a pas à nous en accorder, dès
lors qu’il nous donne des moyens
humains bien concrets : l’étude et
le travail. Il faut se former, il faut
étudier » [61] .

Le Paraclet, qui demeure avec le Père
et le Fils dans les âmes en état de
grâce, est véritablement, pour ceux
qui écoutent sa voix et se montrent
dociles à ses inspirations, celui qui
fait « pénétrer l’enseignement de
Jésus dans l’esprit et le cœur des
hommes » [62] . Jésus lui-même
l’appelle Esprit de vérité , et nous dit
à son sujet : Quand il viendra, lui,
l’Esprit de vérité, il vous conduira vers
la vérité tout entière ; car il ne parlera
pas de lui-même ; mais tout ce qu’il
entendra, il le dira (…) Il me glorifiera,
car c’est de mon bien qu’il prendra
pour vous en faire part ( Jn 16,13-14).
Et le saint-père Jean-Paul II
commentait ainsi ces textes



évangéliques : « Si Jésus a dit de lui-
même : Je suis la vérité ( Jn 14, 6),
c’est bien cette vérité du Christ que
l’Esprit Saint fait connaître et diffuse
(…) L’Esprit est Lumière de l’âme, 
Lumen cordium , comme nous
l’invoquons dans la séquence de la
Pentecôte » [63].

En tant que chrétiens, nous pouvons
nous considérer plus libres que
quiconque, pour peu que nous ne
nous laissions pas entraîner par les
tendances éphémères du moment.
L’Église encourage ses enfants à se
comporter comme « des citoyens
catholiques responsables et
conséquents dans leur conduite,
de sorte que pour chacun, cœur et
cerveau ne soient pas disjoints
mais à l’unisson dans une fermeté
commune : envisager avec clarté
ce qui doit être fait, et le faire sans
se laisser entraîner, par manque
de personnalité et de droiture de
conscience, par des courants ou



des modes passagers ; ainsi, nous
ne serons plus des enfants, nous ne
nous laisserons plus ballotter et
emporter à tout vent de la
doctrine, au gré de l’imposture des
hommes et de leur astuce à
fourvoyer dans l’erreur ( Eph 4, 14 )
» [64].

Approfondissement de la doctrine
de la foi

35. Si nous aspirons à connaître et
aimer Dieu, si nous désirons que les
autres le connaissent et l’aiment,
alors il est indispensable que la
doctrine catholique informe toujours
plus profondément notre intelligence
et notre volonté. Cette responsabilité
revêt une urgence particulière
aujourd’hui, face à une culture
dominante qui tend à s’éloigner de
Dieu.

De là l’importance décisive d’une
constante formation doctrinale. Ne
cessez jamais d’étudier, et d’étudier,



en particulier, la théologie – chacun
selon ses possibilités – en vue
d’acquérir cet intellectus fidei dont je
vous parlais à l’instant. Au plus
intime de nous-même, doit se faire
sentir cette tension pressante et
joyeuse de la « fides quaerens
intellectum » [65] , de l’intelligence
informée par la foi qui nous pousse à
comprendre toujours plus
profondément ce que nous croyons.
Étudier la théologie, non comme une
routine ou pour se remplir la
mémoire, mais de façon vitale,
contribue grandement à ce que les
vérités de la foi deviennent
connaturelles à notre intelligence ;
peu à peu nous apprenons à penser
dans la foi et à partir de la foi. C’est
la seule façon d’arriver à un
discernement équilibré des multiples
questions, souvent complexes, qui
surgissent dans notre activité
professionnelle et au sein de la
société en général. Mes filles et mes
fils, vous êtes libres et chacun de



vous décide et agit avec la plus
grande autonomie : c’est précisément
pour cela que vous devez vous
efforcer de bien former votre
intelligence et votre conscience. Vous
disposerez ainsi d'un véritable
capital de connaissances, dans les
savoirs humains comme dans la
science théologique, et vous serez
capables de penser, de juger et d’agir
comme il sied à un chrétien

Il nous faut nous enrichir
intellectuellement pour rester
fidèles, sans risque d’erreur, à ces
aspects de la doctrine catholique qui
concernent de plus près notre
profession, ou qui sont d’une
particulière actualité dans notre
pays. Ces aspects ne sont pas
forcément les mêmes partout, mais il
y en a tout de même certains qui, à
l’heure actuelle, sont partout au
premier plan : ceux qui touchent au
mariage et à la famille, à l’éducation,
la bioéthique, etc.



36. Dans cette ligne, j’ai déjà attiré
votre attention sur l’intérêt de
poursuivre l’effort de
perfectionnement et de spécialisation
des professeurs des divers Studia
generalia de la Prélature ; de
développer des programmes de
recherche de haut niveau dans les
universités auxquelles l’Opus Dei
prête son assistance spirituelle ; et de
promouvoir des groupes
interdisciplinaires, réunissant par
exemple médecins, biologistes,
juristes, philosophes et sociologues,
qui se consacrent à ces questions
dans une perspective apostolique.

Les fidèles de la Prélature ne
manquent pas, qui pourront réaliser
un travail analogue, associés à
d’autres personnes, dans les centres
académiques publics ou privés où ils
exercent. Et plus nombreux encore
ceux qui, sans être impliqués
professionnellement dans ces
domaines particuliers, sont en



condition d’apporter leur petite
pierre pour contribuer à créer une
opinion publique saine, respectueuse
de la loi naturelle et imprégnée par
le message chrétien, en tirant
opportunément parti des moyens de
communication sociale. Vous m’avez
entendu dire souvent qu’une simple
lettre ou un e-mail adressé à un
journal pour expliquer de façon
sympathique et claire – avec le don
des langues – un point de la doctrine
catholique, est parfois plus efficace
qu’un traité volumineux. Lorsque
l’opinion publique d’un pays
présente une vision déformée de
l’Église, allant jusqu'à des campagnes
ouvertes de dénigrement, les
catholiques ne peuvent pas rester
passifs : nous devons réagir, par
devoir de justice envers Dieu et la
société, contre ces abus, mettre en
lumière le caractère tendancieux de
ces attaques, et exiger le respect que
mérite l’Église, quelles que soient les
fautes de certains de ses membres.



Pour cela, j’y insiste, prenons
conscience de la nécessité
impérieuse d’améliorer
constamment notre formation
théologique, d’approfondir – à la
mesure des besoins et des
circonstances de chacun – les
questions agitées dans le débat
public qui ont un rapport avec des
aspects fondamentaux de la
Révélation Tirons tout le parti
possible des cours et conférences de
philosophie, de théologie, de droit
canon, en assistant à ces moyens de
formation avec envie,
ponctuellement et désireux d’en
profiter au mieux. Ces activités sont
en outre l’occasion d’offrir à d’autres
personnes la catéchèse doctrinale et
spirituelle à laquelle elles aspirent.

37. Dans ses enseignements sur les
Pères de l’Église, Benoît XVI s’attarde
longuement sur un point qui revêt
une importance toute spéciale de nos
jours. Il affirme que la grande erreur



des anciennes religions païennes fut
de ne pas s’attacher aux chemins
tracés au fond des âmes par la
Sagesse de Dieu. « Aussi le déclin de
la religion païenne était-il
inévitable : c’était la conséquence
logique de l’éloignement de la
religion de la vérité de l’être, causé
par sa réduction à un ensemble
artificiel de cérémonies, de
conventions et de coutumes » [66] .
Le pape ajoute : en revanche, les
anciens Pères et les auteurs chrétiens
optèrent pour la vérité de l’être
contre le mythe de la coutume »
[67] . Tertullien, rappelle le pape,
avait écrit : « Dominus noster
Christus veritatem se, non
consuetudinem, cognominavit : Le
Christ affirma qu'il était la Vérité,
non la coutume [68] . À cet égard ,
poursuit le Successeur de Pierre, il
convient d’observer que le mot de 
coutume qu’utilise Tertullien pour
se référer à la religion païenne,
peut être traduit dans les langues



modernes par des expressions
telles que mode culturelle ou mode
du moment » [69] .

N’en doutons pas : malgré la victoire
apparente du relativisme en certains
endroits, cette façon de penser et de
désorienter bien des gens finira par
s’effondrer comme un château de
cartes, faute d’être ancrée dans la
vérité de Dieu Créateur et Provident
qui gouverne les voies de l’histoire.
En même temps, la réalité que nous
observons autour de nous doit nous
encourager à ne pas nous laisser
aller, ni à abandonner les personnes
qui évoluent dans une situation de
désenchantement et de sentiment de
vide.

S’UNIR AU CHRIST PAR LA PRIÈRE
ET LE SACRIFICE

38. J'ai pu constater que saint
Josémaria a souvent médité et répété
les paroles de saint Ignace d’Antioche
qui, se rendant à Rome pour y



souffrir le martyre, considérait qu’il
était « froment de Dieu » et qu’il
devait être moulu sous la dent des
fauves « pour devenir le pain
immaculé du Christ » [70] . Nous
autres chrétiens, nous savons que
nous sommes également froment de
Dieu , parce que nous ressentons
l'aimable obligation d’offrir un
aliment spirituel à ceux que nous
croisons, pour une raison ou une
autre.

Soyons profondément convaincus
que Dieu veut que nous soyons pain
du Christ, susceptible d'assouvir la
faim des âmes. Et pour y parvenir, il
faut se laisser moudre sans opposer
de résistance, comme les grains des
épis ; et se décider, sans concession, à
laisser le Seigneur agir en
profondeur pour nous nettoyer, pour
limer les aspérités de notre
caractère, pour éliminer de notre
conduite extérieure et intérieure —
par amour, même s’il nous en coûte



— ce moi que chacun préserve au
plus haut degré. Ce travail de
purification est nécessaire — chacun
le sait par expérience — si l’on veut
obtenir les fruits surnaturels qui
conviennent. Notre divin Maître
nous l’a expliqué de manière
imagée : si le grain de blé tombé en
terre ne meurt pas, il reste seul ; mais
s’il meurt, il donne beaucoup de fruit ( 
Jn 12,24).

S’unir au Christ sur la Croix

39. Jésus-Christ veut que tous les
hommes soient sauvés et arrivent à
connaître pleinement la vérité (1 Tim
2, 4). Cette sainte ambition doit
imprégner notre comportement : il
nous faut donner une forte
coloration apostolique à ce que nous
faisons, dans les situations et les
moments les plus variés. Chaque
fidèle de l’Œuvre, même s’il n’est pas
en condition de réaliser un apostolat
immédiat, parce qu’il est malade,



parce qu’il se trouve dans un endroit
nouveau ou parce qu’il ne connaît
pas la langue, réalisera ainsi un
apostolat très direct et très fécond.
Nous y arriverons tous si nous
peaufinons nos relations avec Dieu
grâce à nos normes de piété, et si
nous nous efforçons de bien
terminer le travail commencé, en le
présentant chaque jour à Dieu dans
la sainte Messe. Le Seigneur attend
que nous lui offrions cette volonté de
saisir et de rechercher les petites
mortifications ou contraintes avec un
rythme ininterrompu, « comme le
battement du cœur » [71].

L’union avec le Christ sur la Croix est
fondamentale si nous voulons mener
à bien ce programme apostolique. Il
est impossible de suivre le Christ
sans se renier soi-même, sans
cultiver cet esprit de mortification,
sans œuvres pratiques de pénitence.
Le saint-père explique que « c’est la
gloire du Crucifié que chaque



chrétien est appelé à comprendre,
à vivre et à témoigner à travers
son existence. La Croix — le don de
soi-même du Fils de Dieu — est en
définitive le "signe" par excellence
qui nous est donné pour
comprendre la vérité de l’homme
et la vérité de Dieu : nous avons
tous été créés et rachetés par un
Dieu qui a immolé son Fils unique
par amour. Voilà pourquoi dans la
Croix, comme je l’ai écrit dans
l’Encyclique Deus caritas est ,
"s’accomplit le retournement de
Dieu contre lui-même, dans lequel
il se donne pour relever l’homme
et le sauver — tel est l’amour dans
sa forme la plus radicale" (n° 12) » 
[72].

S'introduire dans les plaies du
Christ

40. Nous avons souvent entendu
cette comparaison que faisait saint
Josémaria, lorsqu’il affirmait que les



chrétiens qui souhaitent cheminer
près du Maître doivent être « dans
les mains blessées du Christ,
comme la semence que le semeur
divin lance dans les sillons : le
semeur introduit sa main dans le
sac, en retire une pleine poignée de
grains dorés et les lance à la
volée ; c’est à cela que doit
ressembler votre don et le mien ;
sans rien attendre sur cette terre
et sans nous inventer des épreuves
qui n’existent pas. Mais pour être
fécond, le grain doit s’enterrer et
mourir en apparence, comme
l’affirme l’Évangile (cf. Jn 12, 24).
Ainsi seulement nous serons la
bonne graine pour les semailles
que le Seigneur veut préparer pour
ouvrir des chemins divins sur la
terre » [73].

Ces considérations peuvent nous
aider à nous demander si nous nous
efforçons sérieusement d’être des
âmes pieuses et pénitentes, en étant



fermement persuadés que « l’action
ne vaut rien sans la prière ; la
prière est valorisée par le sacrifice
» [74] . Demandons au Seigneur de
nous accorder d’être, tous les jours,
dévorés de désirs d’une plus grande
générosité, et de nous donner
vraiment envie de nous dépenser
généreusement pour le bien des
âmes. Et nous ne pourrons y arriver
que si nous nous efforçons
d’actualiser chaque jour, dans la
sainte Messe, le ferme propos d’être
une hostie vivante unie au Christ.

Personne ne saurait contester la
grandeur et l’importance de ce qui
nous est proposé : être hostie avec le
Christ. À nous d’entretenir ces
saintes aspirations dans nos
moments de conversation
personnelle plus soutenue avec lui.
Invoquons Jésus, en passant par sa
très Sainte Mère — Maîtresse de foi
— afin qu’il nous accorde la grâce de
raviver chaque jour notre zèle



apostolique, et traduisons ces
résolutions en actions concrètes, en
accord également avec les conseils
reçus dans la direction spirituelle.

Et alors, oui : Jésus nous prendra
dans sa main blessée, et après nous
avoir imprégnés de son précieux
Sang — comme l’enseignait avec
insistance saint Josémaria — il nous
lancera à la volée loin, très loin, sans
que nous ayons à abandonner pour
autant l’endroit où il nous a placés, et
le don de soi de chacune et de
chacun fécondera des endroits
proches et des endroits lointains ;
Jésus se servira de notre travail et de
notre repos, de nos joies et de nos
peines, de nos paroles et de nos
silences, pour jeter ses graines
divines dans des myriades de cœurs.
Nous serons vraiment « pain pour
l’autel et pain pour la table :
divins et humains » [75] . Et Jésus
fera de nouveaux miracles éclatants,
comme il en avait fait dans les âmes



et dans les corps de ceux qui le
cherchaient, lorsque les foules
essayaient de le toucher parce qu’ 
une force sortait de lui et les
guérissait tous ( Lc 6, 19).

Recourir à l’Esprit Saint

41. Jésus-Christ prêcha la bonne
nouvelle avec la puissance de l’Esprit
Saint (cf. Lc 4, 14) et nous autres
chrétiens, nous devons avoir recours
au Paraclet avec une grande
confiance, comme le bienheureux
Jean-Paul II nous le recommandait à
l’approche du Jubilé de l’an 2000. «
Dans les tâches prioritaires (…) —
écrivait-il dans une Lettre
apostolique — figure donc la
redécouverte de la présence et de
l’action de l’Esprit. Il agit dans l’Église
par les sacrements, surtout par la 
Confirmation, ou bien dans les
différents charismes, rôles et
ministères spécifiques qu’Il suscite
pour son bien » [76].



Il est donc tout à fait normal que,
dans l’apostolat personnel et dans
toute tâche apostolique nous
comptions avant tout sur la réalité
consolante de l’action incessante de
l’Esprit Saint en faveur de la
sanctification des âmes, même si
cette action est généralement
silencieuse. Il est « aussi pour notre
époque l’agent principal de la
nouvelle évangélisation (…) , Celui qui
construit le Royaume de Dieu au
cours de l’histoire et prépare sa
pleine manifestation en Jésus-Christ,
en animant les hommes de l’intérieur
et en faisant croître dans la vie des
hommes les germes du salut définitif
qui adviendra à la fin des temps » 
[77] . N’en doutons pas : si nous
avons recours avec foi au
Consolateur, il mettra dans notre
bouche la parole qu’il faut, la
suggestion opportune, ainsi que l’art
de corriger aimablement et
humblement les comportements



erronés, afin d’aider les personnes
concernées à réagir.

Soignons donc particulièrement nos
relations avec l’Esprit Saint car,
comme l’enseignait également saint
Josémaria à propos de l’action du
Seigneur chez ses fils fidèles, « Dieu
ne fait pas que passer, il demeure
en nous. On pourrait dire qu’il est
au centre de notre âme en état de
grâce, et qu’il donne un sens
surnaturel à nos actes, tant que
nous ne nous opposons pas à lui et
que nous ne le rejetons pas par le
péché. Dieu est caché en vous et en
moi, en chacun de nous » [78].

L’arme de la prière

42. Relisons ce qu’a déclaré Jean-Paul
II le jour de la canonisation du
fondateur de l’Opus Dei : « Pour
accomplir une mission si exigeante,
une croissance intérieure
permanente alimentée par la prière
est cependant indispensable. Saint



Josémaria fut un maître dans la
pratique de la prière, qu’il
considérait comme une "arme"
extraordinaire pour racheter le
monde. Il recommandait toujours:
"D’abord, la prière; ensuite,
l’expiation ; en troisième lieu, et
seulement en ‘troisième lieu’,
l’action" ( Chemin,n° 82). Ce n’est pas
un paradoxe, mais une vérité
éternelle : la fécondité de l’apostolat
se trouve avant tout dans la prière et
dans une vie sacramentelle intense et
constante. Ceci est, au fond, le secret
de la sainteté et du vrai succès des
saints » [79].

Il s’agit d’une attitude spirituelle que
ce saint prêtre — notre Père — mit
en pratique à partir du jour où le
Seigneur passa par son âme, et cela
se voit de manière évidente dans les
premières années de l’Opus Dei,
alors que tout restait à faire. En 1930,
alors que l’Opus Dei était comme un
nouveau-né, saint Josémaria



s’adressait à Isidoro Zorzano, le seul
fidèle de l’Œuvre à l’époque, avec des
mots qui sont toujours d’actualité. «
Si nous devons être ce que le
Seigneur et nous-mêmes voulons, il
nous faut rechercher de bons
fondements, et ce sont avant tout
la prière et l’ expiation (sacrifice).
Prier : n’omets jamais, je te le
répète, la méditation en te levant
le matin ; et offre chaque jour,
comme expiation, toutes les gênes
et tous les sacrifices de la journée
» [80].

Adoptons cette ligne de conduite,
indispensable pour faire grandir
notre vie de foi et pour accomplir la
mission surnaturelle que le Maître
confie aux chrétiens. C’est pourquoi
il nous faut avant tout intensifier
chaque jour nos relations avec Jésus-
Christ. Que ce soit dans le travail
professionnel le plus exigeant, dans
la quiétude d’un oratoire ou d’une
église, ou en circulant en ville, dans



les moments de loisir ou de repos,
dans les occupations familiales bien
entendu, dans la maladie et dans les
contrariétés, bref, à tout moment,
nous devons parler à Dieu, avec
notre âme, avec notre cœur, avec nos
sens, avec nos lèvres, en nous
efforçant de transformer tout ce que
nous faisons en demande agréable à
Dieu, souvent même sans besoin de
la formuler. Mais, j’insiste, la prière
est le fruit d’une vie de foi. Il faut une
grande foi pour demander vraiment,
pleinement convaincu, ce que
demandait saint Josémaria : « Jésus,
dis-moi quelque chose ; dis-moi
quelque chose, Jésus. »

N’oublions pas que celui qui prie
vraiment grandit en humilité ; il
possède la joie de la filiation divine, il
ressent l’urgence de l’apostolat
quotidien ; il agit toujours avec
amabilité et cordialité ; il sait servir ;
il cherche à disparaître et il est docile
dans la direction spirituelle.



Le sel de la mortification

43. Nous avons besoin, tant elle est
unie à l'intimité avec le Seigneur, de
la mortification, qui s’élève vers Dieu
comme une « prière des sens » . Il y
a des gens qui ont peur du mot «
expiation », car ils pensent à je ne
sais quelles souffrances
insupportables. Rien de plus opposé
à la réalité. Ce que Dieu nous
demande d'ordinaire, c’est un esprit
de pénitence qui se manifeste dans
l’accomplissement minutieux de
notre devoir d’état en fonction des
circonstances de chacun, réalisé avec
joie et persévérance — même s’il
nous en coûte —, sans solution de
continuité, et en étant héroïquement
fidèle dans les petites choses.

Saint Josémaria, qui était si généreux
dans les grandes pénitences
auxquelles le Seigneur l’invitait —
car elles faisaient partie de sa
mission de fondateur — accordait



une extraordinaire importance aux
petites expiations, débordantes
d’amour. C’est ce qu’il explique en
1930 dans des notes sur la manière
de faire l’examen de conscience. «
Expiation : comment ai-je reçu, en
ce jour, les contradictions qui
venaient de la main de Dieu ? ou
du caractère de mes amis ? ou de
ma propre misère ? Est-ce que j’ai
su offrir au Seigneur, comme
expiation, la douleur que je
ressens aussi de l’avoir offensé si
souvent ? Lui ai-je offert la honte
que je ressens face à mes
confusions et humiliations
intérieures lorsque je considère la
petitesse de mes progrès sur le
chemin des vertus ? » [81].

Le monde a aujourd’hui
particulièrement besoin — et aura
toujours besoin — d’âmes qui aiment
le sacrifice librement consenti par
amour de Dieu. Il peut être considéré
à tout moment comme une arme



capable de vaincre la bataille contre
l’hédonisme, qui fait tant de victimes
parmi les chrétiens et les non-
chrétiens, et contre les concessions
excessives faites au corps et aux
sens. Si nous voulons éliminer
l’attachement désordonné à notre
propre moi, recourons à ce remède
qui consiste à offrir avec soumission,
comme un véritable holocauste,
profondément uni avec Jésus-Christ,
nos sens internes et externes, nos
facultés, notre âme et notre corps.

Nous devons « offrir notre vie,
notre don à Dieu entier et sans
faux-fuyants, en expiation pour
nos péchés et pour les péchés de
tous les hommes, nos frères ; pour
les péchés commis à toutes les
époques passées et pour ceux qui
seront commis jusqu’à la fin des
temps : avant tout par les
catholiques, par les élus de Dieu
qui ne savent pas correspondre,
qui trahissent l’amour de



prédilection dont le Seigneur fait
preuve à leur égard » [82] ; en
ajoutant une perspective que notre
Père a toujours entretenue : cette
bataille sera gagnée avec un
optimisme rempli d’espoir, et en
étant sûrs que le Seigneur fera de
nous des vainqueurs grâce à la foi, à
la confiance en lui, et à la charité
envers Dieu et envers les âmes.

44. Ces paroles de saint Josémaria
nous aident à affronter avec
générosité les mortifications
habituelles. Nous avons tous besoin
de nous purifier avec détermination :
ainsi seulement nous pourrons
assainir, avec la joie propre des
enfants de Dieu, l’ambiance dans
laquelle nous vivons. « Expier et, en
plus de l’expiation, l’Amour. — Un
amour qui soit un cautère brûlant
les impuretés de notre âme, et un
feu embrasant de flammes divines
la misère de notre cœur » [83] . Je
vous conseille également, si parfois



vous vous sentez lâches, de
contempler Jésus pendant sa Passion,
offerte pour nous : « Après cela…
pourras-tu jamais craindre
l’expiation ? » [84]

En fonction de ces caractéristiques
de la conduite chrétienne, nous
pourrons faire ressentir aux autres
l’urgence d’une action apostolique
concrète et constante auprès des
jeunes et des moins jeunes, des bien-
portants et des malades, ou de ceux
dont nous sommes habituellement
proches pour des raisons
professionnelles, ou des relations
d’amitié, de parenté, de goûts
partagés, etc., qui constituent nos
points d'insertion dans le milieu dans
lequel nous évoluons de manière
habituelle. Demandons à la très
sainte Vierge de faire grandir notre
zèle apostolique au cours des
prochains mois, afin d’être des
diffuseurs de la joie de la foi en Dieu
et de le demeurer ; demandons-lui en



outre de nous envoyer des grâces
abondantes de son Fils, afin que de
nombreux hommes et femmes
ouvrent leurs cœurs à la grâce de
Dieu, sans restrictions, et se décident
à parcourir avec le Christ le chemin
qui conduit à la pleine félicité que
lui-même a préparée, de toute
éternité, pour chacun de nous.

LA TÂCHE APOSTOLIQUE

45. La "mission", la tâche apostolique
que le Seigneur nous a confiée, n’est
réalisable que dans la perspective de
cette "vie de foi" que nous avons
décrite : elle doit en être comme
"l’épiphanie". C’est la foi — doctrine
et vie — qui donne solidité et
efficacité à l’existence chrétienne et
la rend suprêmement attirante,
comme le prouve le fait que
beaucoup de gens qui n’ont pas la foi
désirent — sans peut-être mettre en
pratique ces désirs — atteindre le



bonheur et l’assurance, la paix, qu’ils
voient chez ceux qui croient en Dieu.

Pratiquons donc, comme je viens de
vous le dire, l’apostolat comme
manifestation de foi. Notre confiance
quotidienne dans le Seigneur ne doit
pas diminuer. Il faut beaucoup
réparer pour les offenses infligées à
Dieu et le tort causé aux âmes. Mes
filles et mes fils, nous prendrons
précisément conscience de l’urgence
de cette réparation continuelle par
l’apostolat personnel que nous
réalisons : cette réparation est
comme le papier de tournesol qui
révèle, sans le moindre doute, la
profondeur des sentiments de notre
âme chrétienne, l’authenticité de
notre douleur face à la situation de la
société. Procédons de la sorte, tout en
nous sachant, comme nous le disait
notre Père, capables de commettre
les erreurs et les horreurs de la
créature la plus pécheresse, si nous
lâchons la main de Dieu. Repoussons



absolument la tentation de rester
inactifs. Que chacun et chacune
d'entre nous, personnellement, en
union d’intentions apostoliques,
confie au Seigneur les personnes qui
partagent d’une façon ou d’une autre
nos idéaux ; pratiquons sans peur ces
semailles de paix, recourant à tous
les moyens licites, pour que
parvienne jusqu’au dernier recoin
l’écho des cloches du gaudium cum
pace. Chacun à sa place

46. En fortifiant, par une foi forte et
persévérante, les fondements de
notre dialogue avec la Trinité, nous
rendrons efficaces nos initiatives
apostoliques concrètes. Saisissons
toutes les occasions de servir les
âmes qui se présentent à nous, et
ayons vraiment le souci d’en créer
d'autres. Cherchons à achever nos
travaux, quels qu’ils soient, avec une
parfaite droiture d’intention, en
veillant bien à ce qu’aucune vaine
gloire ne s’interpose dans cet effort.



La droiture d’intention ne doit pas
s’évanouir ou faire défaut dans nos
tâches quotidiennes. C'est ainsi que
toute activité, bien achevée et offerte
au Ciel, contribuera à nous identifier
à Jésus-Christ et à renforcer
puissamment chez nous l’unité de
vie.

Au cœur de la nouvelle
évangélisation de la société, chaque
personne se voit assigner une place
précise par la Providence. Mais nous
ne devons pas nous comporter
passivement ni nous contenter de
l’effort que nous avons fourni pour
demeurer fidèles : sortons à la
rencontre des âmes, pour les servir
là où elles sont — aux mille jointures
de l’organisation sociale, à
l’université et dans les
établissements scolaires, dans le
milieu de travail et dans les loisirs,
dans les familles — pour leur offrir la
formation chrétienne dont elles ont
besoin. Ressentons la sainte hantise



de contribuer à la mission de l’Église
dans le monde, à l'instar des
premiers chrétiens. Il se peut que des
obstacles surgissent à nos yeux en
pleine lumière ; ce sera le moment
d’appliquer à notre situation les
paragraphes d’une lettre que saint
Josémaria nous a adressée, à tous
sans exception :

« Il est naturel, mes enfants, qu’en
certaines circonstances, (...) vous
preniez la mesure de votre
petitesse et que vous vous disiez :
tout ce travail, reposant sur moi ?
Sur moi qui suis si peu de chose ?
Sur moi qui suis si rempli de
misères et d’erreurs ? Eh bien, à ce
moment-là, ouvrez l’Évangile de
saint Jean et méditez calmement ce
passage où est racontée la
guérison de l’aveugle né. Voyez
Jésus en train de faire de la boue,
avec la poussière du sol et de la
salive, et de l’appliquer sur les
yeux de l’aveugle pour les ouvrir à



la lumière (cf Jn 9, 6). Le Seigneur
utilise comme collyre un peu de
boue (…). Bien conscients de notre
faiblesse, de ce que nous ne valons
rien, nous apportons pourtant,
avec la grâce du Seigneur et notre
bonne volonté, un remède qui
permettra à d'autres d'obtenir la
lumière ; tout conscients que nous
sommes de notre petitesse
humaine, nous serons force divine
pour les autres » [85].

Certains et certaines d’entre vous,
vous serez en mesure de collaborer
de façon plus immédiate à
l’instauration — à laquelle j’ai déjà
fait allusion plusieurs fois — de cette
nouvelle culture, de cette nouvelle
législation, de cette nouvelle mode,
inspirées par l’esprit évangélique,
qu’il faut promouvoir sans trêve.
Mais, j’insiste, une place concrète
nous est assignée à tous dans cette «
guerre d’amour et de paix ».
Chacun, chacune d'entre nous, nous



sommes en mesure, en avant-garde
ou en arrière-garde, de faire un
apostolat très direct qui, en
communion avec toute l’Église,
contribuera efficacement à
l'obtention de ces objectifs.

Comme le ferment dans la pâte

47. Lorsqu'il vous arrivera de
ressentir de façon plus aiguë le poids
de l’ambiance adverse — sur votre
lieu de travail, parmi vos parents,
dans votre cercle d’amis et de
connaissances —, pensez à votre
responsabilité inéluctable : le
Seigneur appelle les chrétiens à être
le ferment au milieu de la pâte. Le
Royaume des cieux est semblable à du
levain qu’une femme prend et enfouit
dans trois mesures de farine, jusqu’à
ce que le tout ait levé ( Mt 13, 33). Et
saint Jean Chrysostome de
commenter : « comme le levain
transmet sa force à une grande



quantité de farine, vous devez aussi
transformer le monde entier » [86].

C’est ainsi que Dieu a agi et agit dans
l’histoire du monde. Il serait en son
pouvoir que tous tombent vaincus à
ses pieds, car il est vrai qu'aucune
créature ne peut lui résister ; mais
alors il ne respecterait pas la liberté
qu’il nous a accordée. Dieu ne veut
pas vaincre par la force, mais 
convaincre par l’amour, en comptant
sur la collaboration libre et
enthousiaste d’autres créatures, sans
oublier qu’aussi bien les multitudes
que les personnes, et celles qui sont
déboussolées comme des brebis sans
pasteur, intéressent le Maître. S'il ne
veut pas imposer sa Vérité comme un
despote, il ne reste pas non plus
indifférent à la vue de ceux qui sont
plongés dans l’ignorance ou aux
prises avec des déviations morales ;
et c’est pourquoi jaillit de la bouche
du bon père de famille qui invite au
banquet : « Va-t’en par les chemins et



le long des clôtures, et fais entrer les
gens de force, afin que ma maison se
remplisse » ( Lc 14, 23) : compelle
intrare !

« Tout en restant en un même lieu, le
Christ aurait pu attirer les gens à lui,
pour qu’ils entendent sa prédication.
Mais il n’a pas agi ainsi. Il nous a
donné l’exemple pour que nous
allions nous aussi au long des
chemins, à la recherche de ceux qui
se perdent, comme le berger cherche
la brebis perdue, comme le médecin
se rend auprès du malade » [87].

Grâce à ce travail constant, au fur et
à mesure que l’Église se frayait un
passage dans le monde,
d’innombrables conversions se sont
produites. Elles sont rarement nées
de l’action d’une personnalité
exceptionnelle, ou d’une stratégie
pensée dans ses moindres détails.
Elles ont été le résultat du bon
exemple d’hommes et de femmes, de



familles entières, qui avec l’aide de la
grâce ont pratiqué leur foi avec
naturel et ont su donner raison, à
longueur de temps, de l’espérance
qui est en eux (cf 1 P 3, 15).

Qu'elle est grande la responsabilité
des chrétiens, celle de chacun d’entre
eux ! Combien d'importantes
réalisations suprêmement efficaces
et attirantes dépendent de notre
comportement, de notre soif d’âmes.
« Si les autres s’affadissent, vous
pouvez leur rendre la saveur ; mais
si cela vous arrivait à vous, par votre
perte vous entraîneriez aussi les
autres. C’est pourquoi vous avez
d’autant plus besoin de ferveur et de
zèle que vous occupez de plus hautes
charges » [88].

Au large !

48. Depuis les débuts de l’Opus Dei,
l’apostolat des fidèles de la Prélature,
des coopérateurs et de leurs amis est
né au sein de l’Église comme un



instrument dans les mains du
Seigneur, pour rendre de grands
services dans le monde entier,
malgré notre petitesse personnelle à
tous. Gratias tibi, Deus ! devons-nous
nous exclamer constamment. Et en
même temps, nous devons faire
davantage. Duc in altum ! ( Lc 5, 4),
au large, allons plus loin, sans peurs
ni hésitations, nous appuyant
toujours sur le solide fondement du
commandement du Maître, pleins de
la certitude de la foi en Lui. Quels
panoramas apostoliques nous ouvre
l’ Année de la foi ! C’est à chacun de
les mettre à profit, et de mener à
bien ce travail auprès des âmes,
quelle que soit la situation où il se
trouve : en mettant l’accent avant
tout sur la prière pour des personnes
et des intentions bien précises.

Prêtons attention aux domaines
prioritaires de la nouvelle
évangélisation que j’ai signalés plus
haut ; et, dans la perspective de l’ 



Année de la foi , examinons notre
manière personnelle d’agir pour
transmettre davantage de saveur
chrétienne à notre famille, à notre
milieu professionnel, au cercle
culturel, social que nous
fréquentons, ou aux activités de
loisir qui sont les nôtres. Faisons cet
examen courageusement, et tirons-
en des conséquences pour notre
situation, sans céder à de vaines
inquiétudes, mais, le cas échéant,
avec une vraie douleur d’amour. Il se
peut que le bilan nous fasse
apparaître que nous n’en avons pas
fait assez ; que nous aurions pu prier
avec plus d’intensité, de confiance et
de persévérance ; ou que peut-être
nous avons manqué de générosité
pour offrir à Dieu des sacrifices, ou
que nous devons faire preuve de plus
d’exigence dans le dialogue
apostolique au service des autres ; ou
que nous tendons à négliger la
formation doctrinale. D’autres fois
nous rendrons grâce au Seigneur



parce qu’il a voulu se servir de nous
pour sa moisson d’âmes.

Admettre nos défaillances, loin de
nous conduire au découragement,
doit nous stimuler de nouveau pour
demander au Ciel une foi plus vive et
pour repartir. Nunc cœpi ! répétait
saint Josémaria avec les paroles du
psaume : Maintenant je commence ;
ce changement est un effet de la droite
du Très-Haut ! (cf. Ps 76, 11, Vg). C’est
ainsi qu’il nous faut réagir quand
nous constatons que les résultats ne
sont pas à la hauteur de nos désirs, et
que la réalité de notre petitesse
personnelle ou l’apparente
inefficacité de nos efforts devient
trop évidente. La solution consiste
alors, plus que jamais, à commencer
de nouveau : euntes docete ( Mt 28,
19), nous fiant à la parole du
Seigneur, comme lorsque Jésus-
Christ a envoyé en mission ses
disciples.



49. Telle est l’invitation que le
bienheureux Jean- Paul II a adressée
aux catholiques à la fin de l’an 2000 :
« Au début du nouveau millénaire,
alors que (…) s’ouvre pour l’Église
une nouvelle étape de son chemin,
dans notre cœur résonnent à
nouveau les paroles par lesquelles
Jésus, après avoir de la barque de
Simon parlé aux foules, invita
l’Apôtre à "avancer au large" pour
pêcher : " Duc in altum " ( Lc 5,4).
Pierre et ses premiers compagnons
firent confiance à la parole du Christ
et jetèrent leurs filets. "Et l’ayant fait,
ils capturèrent une grande multitude
de poissons ( Lc 5,6)" » [89].

Notre Père a souvent considéré cette
scène dans sa prière et sa prédication
tout au long de sa vie et c’est elle que
nous contemplons en direct dans
l’Évangile de la messe de saint
Josémaria. Je vous invite à méditer
une fois de plus avec attention
chaque verset, car aujourd’hui,



comme au temps de Jésus, la foule est
avide d’entendre la Parole de Dieu.

Le Seigneur est monté dans la
barque de Pierre pour que sa parole
parvienne aux oreilles de la foule ;
ensuite il demande la collaboration
de Simon et des autres disciples, cette
fois pour ramer vers le large, et en
tant d’occasions pour que son
message aille de plus en plus loin.
Voilà, pour une part, une première
manière de participer à la mission
évangélisatrice : fournir à l’Église —
comme Pierre avec sa pauvre barque
— les moyens matériels convenables
pour travailler avec une plus grande
efficacité pour le bien des âmes. Mais
cet effort ne suffit pas. Le Seigneur
réclame d’autre part que nous
contribuions personnellement à
l’apostolat, chacun en fonction de sa
situation, en tirant généreusement
parti des possibilités qui s'offrent à
lui. On ressent l'urgence de femmes
et d’hommes sérieusement engagés



dans ce travail fascinant qui consiste,
comme l’ont fait les premiers
disciples, à déposer les âmes aux
pieds du Christ.

La pêche miraculeuse nous apparaît
comme le signe de l’efficacité
apostolique fondée sur l’obéissance à
la parole du Maître. Après avoir
enseigné la foule, Jésus s’adresse à
Pierre et aux autres disciples et leur
dit : A llez au large et jetez vos filets
pour la pêche ( Lc 5, 4). Simon
s’exécute, malgré une expérience
négative toute récente, et c'est alors
— en vertu de cette docilité — que le
miracle s’accomplit : ils prirent une
grande quantité de poissons ( Lc 5, 6).

« Duc in altum ! Cette parole résonne
aujourd’hui pour nous et elle nous
invite à faire mémoire avec gratitude
du passé, à vivre avec passion le
présent, à nous ouvrir avec confiance
à l’avenir : "Jésus-Christ est le même,



hier et aujourd’hui, il le sera à
jamais" ( He 13,8) » [90].

Je vous rappelle aussi, car c’est très
d'actualité, ce que prêchait Benoît
XVI le jour où il a inauguré
solennellement son service pastoral
sur le siège de Pierre :

« Aujourd’hui encore, l’Église et les
successeurs des Apôtres sont
invités à prendre le large sur
l’océan de l’histoire et à jeter les
filets, pour conquérir les hommes
au Christ — à Dieu, au Christ, à la
vraie vie. (…) Nous, les hommes,
nous vivons aliénés, dans les eaux
salées de la souffrance et de la
mort ; dans un océan d’obscurité,
sans lumière. Le filet de l’Évangile
nous tire hors des eaux de la mort
et nous introduit dans la splendeur
de la lumière de Dieu, dans la vraie
vie. Il en va ainsi — dans la mission
de pêcheur d’hommes, à la suite du
Christ, il faut tirer les hommes



hors de l’océan salé de toutes les
aliénations vers la terre de la vie,
vers la lumière de Dieu. Il en va
ainsi : nous existons pour montrer
Dieu aux hommes. Ce n’est que là
où on voit Dieu que commence
véritablement la vie » [91].

Mettre en œuvre tous les moyens

50. La condition première et
indispensable pour récolter des fruits
apostoliques est, j’insiste, de cultiver
la vie de foi, qui se traduit par le
recours aux moyens surnaturels. Si
nous cherchons l’amitié de Jésus
dans la prière personnelle, si nous
recourons aux sacrements de la
confession et de l’Eucharistie, si nous
fréquentons la Vierge Marie, les
anges et les saints, qui sont nos
intercesseurs auprès de Dieu, nous
contribuerons en collaborateurs
efficaces à cette pêche divine à
laquelle le Seigneur Jésus veut que
nous nous adonnions. Et pour cela,



en suivant l’exemple du Maître, nous
devons aimer sincèrement nos amis,
nos camarades, toutes les âmes, en
mettant en pratique le mandatum
novum , le commandement nouveau
du Sauveur : ainsi les gens
reconnaîtront que nous sommes ses
disciples (cf. Jn 13, 34-35).

D’autre part, le Seigneur désire que
nous mettions aussi à son service les
moyens matériels qui sont à notre
portée. Nous pouvons le déduire de
l’enseignement de la première
lecture de la messe de saint
Josémaria. Après avoir créé le monde
par sa toute-puissance, et avec un
amour tout particulier, le premier
homme et la première femme, le
Seigneur Dieu planta un jardin en
Eden, à l’orient, et y plaça l’homme
qu’il avait modelé (…) pour qu’il le
travaille et le garde ( Gn 2, 8-15).

Ce passage de la Sainte Écriture était
resté très prégnant dans l’esprit du



fondateur de l’Opus Dei. À partir du
moment où le Seigneur lui fit voir sa
volonté, il comprit que dans ces
paroles du livre de la Genèse se
trouvait l’une des clés pour
accomplir l’obligation de sanctifier le
travail et de se sanctifier grâce au
travail. Décisif à cet égard apparaît
l’exemple de Jésus qui, durant trente
ans, a mené à bien son travail dans
l’atelier de Nazareth, mettant en
évidence le devoir d’utiliser aussi les
moyens humains pour l’instauration
du royaume de Dieu.

Dans n’importe quelle activité
apostolique il faut surtout compter
sur l’aide de Dieu et, en même temps,
utiliser les moyens matériels. Les
initiatives de l’Opus Dei, par
exemple, requièrent la prière et
l’aide de beaucoup de gens. Et ainsi,
avec la grâce de Dieu et la
contribution généreuse de cette
piété, du sacrifice et des aumônes de
toute sorte de personnes de



conditions sociales très variées, se
développe un travail
d’évangélisation de plus en plus large
au service de l’Église dans le monde
entier.

Saint Josémaria nous suggérait de
nous demander tous les jours : qu’ai-
je fait aujourd’hui pour approcher de
Notre Seigneur quelques-unes de
mes connaissances ? Selon les
circonstances, nous actualiserons
cette urgente nécessité par une
conversation capable d’orienter
quelqu’un ; par une invitation à
recourir au sacrement de
Réconciliation ; par un conseil qui
aide à mieux comprendre un aspect
de la vie chrétienne. A propos de
Zacharie, père de Jean-Baptiste (cf. Lc
1, 64), qui avait retrouvé l’usage de la
parole, saint Ambroise fait le
commentaire suivant : « C’est avec
raison que sa langue se délia, car la
foi délia ce que l’incrédulité avait lié
» [92] . La foi, si elle est vivante, nous 



délie la langue pour témoigner du
Christ par l’apostolat d’amitié et de
confidence. Et il y faut toujours
l’offrande généreuse de la prière et
de la pénitence personnelles, du
travail bien achevé ; tels sont les
instruments les plus importants que
nous devons employer pour
atteindre les objectifs apostoliques.

EN GUISE DE CONCLUSION

51. Avant de conclure, je vous
propose trois objectifs, afin
d’accroître, dans les prochains mois,
votre "vie de foi" : piété
eucharistique, fréquentation de
l’Esprit Saint, dévotion envers la Très
Sainte Vierge. Avec l’aide de la
direction spirituelle, vous pourrez,
chacun et chacune d’entre vous, les
adapter à votre situation
personnelle.

Piété eucharistique



52. Dans sa lettre apostolique Porta
Fidei , Benoît XVI exprime ses
souhaits pour l’ Année de la Foi : que
celle-ci « suscite en tout croyant
l’aspiration à confesser la foi en
plénitude et avec une conviction
renouvelée, avec confiance et
espérance ». Et il précise : « Ce sera
aussi une occasion propice pour
intensifier la célébration de la foi
dans la liturgie, et en particulier
dans l’Eucharistie, qui est "le
sommet auquel tend l’action de
l’Église, et en même temps la
source d’où découle toute sa
force" ( Sacrosanctum Concilium ,
n° 10). En même temps, nous
souhaitons que le témoignage de
vie des croyants grandisse en
crédibilité. Redécouvrir les
contenus de la foi professée,
célébrée, vécue et priée, et
réfléchir sur l’acte lui-même par
lequel on croit, est un engagement
que chaque croyant doit faire sien,
surtout en cette Année » 93 .



Durant l’année 2012, on a célébré, ou
on célébrera certains anniversaires
particulièrement significatifs de
l’histoire de l’Opus Dei. Je pense au
centenaire de la première
Communion de saint Josémaria, le 23
avril ; au vingtième anniversaire de
sa béatification (17 mai) et au
dixième de sa canonisation (6
octobre) ; au trentième anniversaire
de l’érection pontificale de la
Prélature (28 novembre)… La
préparation et le déroulement de l’ 
Année de la Foi nous aideront à
renouveler, à l’occasion de ces
anniversaires et d’autres fêtes de
famille, notre gratitude envers la très
Sainte Trinité, et notre louange. Et
quel meilleur moyen d’y parvenir
que le Sacrifice de Jésus-Christ,
sacramentellement présent dans la
sainte Messe ?

Tout au long de l’année de la foi,
nous pourrons donc donner un
nouvel élan à des manifestations de



piété forte et solide envers la très
Sainte Eucharistie, un mystère « qui
renferme en lui-même tous les
mystères du christianisme » [94] .
Penchons-nous davantage et de tout
notre cœur sur ces dons qui nous ont
été accordés de par notre
participation à l’unique sacerdoce du
Christ : en effet, nous avons tous
reçu, au baptême, le sacerdoce
commun des fidèles ; d’autres, par
l’ordination sacerdotale, ont reçu en
outre le sacerdoce ministériel. Je
vous invite à donner plus de relief à
l’exercice de l’âme sacerdotale
lorsque vous assistez à la sainte
Messe ou la célébrez ; déposez
chaque jour sur l’autel votre travail,
vos aspirations, vos difficultés, vos
peines et vos joies. Jésus-Christ les
unira à son Sacrifice et offrira tout au
Père ; il transformera les moments et
les circonstances de notre
cheminement sur la terre en
offrande agréable à Dieu, et en fera
ainsi un vrai sacrifice de louange,



d’action de grâce, et de réparation
pour nos péchés. L’aspiration que
saint Josémaria nourrissait au plus
profond de son cœur deviendra
réalité : que toute notre existence, les
vingt-quatre heures de la journée, en
vertu de leur étroite union au
Sacrifice de l’Autel, deviennent une 
messe.

53. Je vous invite à multiplier ces
mois-ci vos actes de foi en la
Présence réelle de Jésus-Christ dans
l’Eucharistie. Avec quel amour et
quelle profondeur notre Père
évoquait le Très Saint Sacrement ! À
chaque fois qu’il parlait, dans ses
voyages de catéchèse, de ce trésor de
l’Église, il en profitait pour faire un
profond acte de foi. « Le Seigneur
n’est pas seulement sur l’autel.
Quand le prêtre réserve les espèces
sacramentelles du Pain dans le
tabernacle, là se trouve Jésus-
Christ, le Fils de Sainte Marie
toujours Vierge : celui qui est né de



ses entrailles, qui est né à
Bethléem, et a travaillé ensuite
dans le silence à Nazareth, celui
qui a prêché, a souffert sa Passion
et est mort sur la Croix, celui qui
est ressuscité et est monté aux
Cieux » [95] .

Je vous ai encouragés, au début de
l’année 2012, à redire la profession
de foi de l’apôtre Thomas : Dominus
meus et Deus meus ! ( Jn 20, 28). Je
vous suggère également, lorsque
vous contemplerez le Seigneur caché
dans la Sainte Eucharistie, de lui dire
comme saint Josémaria, avec ces
paroles, ou d’autres : « Seigneur, je
crois que c’est Toi, Jésus, le Fils de
Dieu et de Marie toujours Vierge,
qui es réellement présent : avec
ton Corps, avec ton Sang, avec ton
Âme, et avec ta Divinité. Je t’adore.
Je veux être ton ami, parce que Tu
es celui qui m’a racheté. Je veux
être l’amour pour toi, parce que
Tu l’es pour moi » [96] .



Mes filles et mes fils, c’est le propre
d’un bon esprit de famille que de
vouloir ressembler à un père si bon,
saint Josémaria, en nous appliquant
à parcourir fidèlement le chemin
qu’il a tracé pour nous. Efforçons-
nous de cultiver le saint désir d’être
chaque jour plus délicat dans la piété
eucharistique. Soyons amicalement
prévenants envers Jésus lorsque
nous le saluons dans le Très Saint
Sacrement, en entrant et en sortant
des Églises ou des oratoires de nos
centres. Ne serait-il pas logique de lui
adresser fréquemment des mots
affectueux, qui viennent du cœur ?
Nous pourrons le faire aussi depuis
notre lieu de travail, en savourant
des oraisons jaculatoires ou des
communions spirituelles. Et
apprenons à réparer, lorsque nous
voyons ou entendons ce qui pourrait
être une offense ou un manque
d’attention. Voyons si nos
génuflexions sont de vrais gestes
d’adoration.



Ce sont de petites marques – il y en a
bien d’autres – de cet amour
eucharistique propre à ceux qui
veulent être Opus Dei et faire l’Opus
Dei.

Veni, Sancte Spiritus !

54. Invoquons avec foi et espérance
le Paraclet, afin que les prodiges de
la première Pentecôte se
renouvellent de nos jours dans
l’Église. Je pense que le profond
changement opéré par l’Esprit Saint
auprès des Douze nous remplit
toujours d’admiration. Après s’être
débarrassés de leurs craintes, ils se
mirent à parcourir le monde, avec
une audace confiante, pour parler du
Christ à tous ceux qu’ils
rencontraient. Lorsque survinrent
des difficultés plus grandes, ils
eurent recours à la prière, en
s’appuyant fermement sur les
paroles du Seigneur, qui avait promis
une assistance particulière du



Consolateur pour ces moments là (cf. 
Jn 14, 15-18 ; Lc 21, 12-15). C’est ce
que rapportent les Actes des
Apôtres : Comme leur prière se
terminait, le lieu où ils étaient réunis
se mit à trembler, ils furent tous
remplis de l'Esprit Saint et ils
annonçaient la parole de Dieu avec
assurance (Act 4, 31 ).

Le Maître annonça aux Apôtres : 
quand il viendra, lui, l'Esprit de vérité,
il vous guidera vers la vérité tout
entière ( Jn , 16, 13). Le Paraclet
inspira les apôtres jusqu’à la mort du
dernier d’entre eux qui marqua la fin
de la révélation opérée par le Christ.
Ces paroles de Jésus nous indiquent
en outre que l’assistance de l’Esprit
de vérité n’a jamais manqué, ni ne
manquera à l’Église de tous les
temps, et en particulier au Magistère
authentique. Le Consolateur lui-
même conduit chacun d’entre nous,
si nous avons recours à lui, vers une
connaissance toujours plus profonde



du mystère du Sauveur. Une
connaissance qui est aussi amour,
car la charité est répandue dans nos
cœurs par le Saint Esprit qui nous a
été donné (cf. Rm 5, 5).

55. Le Seigneur a promis également
que l’Esprit dénoncerait au monde le
péché de ceux qui ne croiraient pas
au Christ (cf. Jn 16, 8-9). Il nous faut
nous aussi en être persuadés, c’est-à-
dire que nous devons croire
davantage en Jésus, avoir davantage
confiance en Lui, voir en Lui notre
appui, notre joie, et non pas en nous-
mêmes, en nos capacités ou en nos
moyens.

Demandons au Sanctificateur de
nous faire comprendre cette
exigence afin d’éviter le risque de
tomber dans le péché de ne pas
croire complètement en Jésus ; et
prions aussi le Paraclet de nous
libérer, par son feu et sa lumière, de
cette limitation, afin que notre foi et



notre amour pour le Christ
grandissent de plus en plus. Peut-être
pouvons-nous méditer et savourer
fréquemment – tous les jours, je
dirais – cette oraison que notre Père
composa au cours des années trente
du siècle dernier : « Viens, ô Esprit
Saint ! illumine mon entendement,
pour que je connaisse tes
commandements ; fortifie mon
cœur contre les embûches de
l’ennemi ; enflamme ma volonté...
J’ai entendu ta voix, et je ne veux
pas m’endurcir ni résister, en
disant : plus tard…, demain. Nunc
coepi ! Maintenant, au cas où
demain ne serait pas ». « Ô, Esprit
de vérité et de sagesse, Esprit
d’intelligence et de conseil, Esprit
de joie et de paix ! Je veux ce que tu
veux, je veux parce que tu veux, je
veux comme tu veux, je veux
quand tu veux… » [97] .

Si nous méditons ces paroles, nous
grandirons en intimité avec le



Paraclet, et nous aurons besoin,
comme l’écrivait saint Josémaria, de
nous adresser à chaque Personne de
la Trinité en distinguant chacune
d'elles [98].

Supplions également le
Sanctificateur de mettre dans nos
paroles et dans nos actes ce feu qui
est le sien et qui peut changer les
âmes. Que notre désir soit vraiment
d’être embrasés par sa flamme, afin
de faire de l’apostolat partout. Prions
avec la foi de saint Josémaria : « Ure
igne Sancti Spiritus ! », embrase-
nous, Seigneur, du feu de l’Esprit
Saint.

La dévotion mariale

56. Le sommet de toutes les grandes
figures de la sainte Écriture est la
Très Sainte Vierge. Marie nous est
offerte comme exemple
emblématique pour comprendre que
si l’on veut aimer Dieu et s’identifier
à lui, il faut s’abandonner librement



à sa Volonté et approfondir notre foi.
L’Église nous la présente de manière
spéciale au cours de l’Année de la
foi : « Au cours de cette année, il sera
utile d'inviter les fidèles à s'adresser
avec une particulière dévotion à
Marie, figure de l'Église, qui «
rassemble et reflète en elle-même
d'une certaine façon les requêtes
suprêmes de la foi » ( Lumen
gentium , n° 65). Il faut donc
encourager toute initiative qui
aiderait les fidèles à reconnaître le
rôle particulier de Marie dans le
mystère du salut, à l'aimer
filialement et à suivre sa foi et ses
vertus. À cet effet, il sera très
opportun d'organiser des
pèlerinages, des célébrations et des
rencontres auprès des sanctuaires les
plus importants » [99].

Nous pourrons commencer par nous
réjouir de plus en plus, tout
spécialement pendant cette période,
de la célébration des mémoires



liturgiques de Notre Dame que
parcourt le calendrier ; je vous
demande de les vivre comme de
véritables fêtes de famille, à
l’occasion desquelles les enfants, tout
joyeux de célébrer l’anniversaire de
leur Mère, l’honorent avec une
affection délicate.

Lorsque nous rendrons visite à des
sanctuaires ou des chapelles
consacrées à Marie, accompagnés de
nos parents, amis ou collègues, bien
unis au saint-père, à ses
collaborateurs et à tous les Pasteurs
de l’Église, présentons-lui avec une
attention toute spéciale notre propre
personne et celle des autres afin que
les intentions qui ont poussé Benoît
XVI à convoquer cette Année de la foi
se réalisent. Y a-t-il meilleure
manière de manifester ces désirs à
Dieu qu’en ayant recours à
l’intercession de la Vierge Marie, qui
est si intimement associée au Christ
dans l’œuvre de la Rédemption ?



Ayons confiance en sa puissante
médiation, et nous pourrons alors
obtenir de la Trinité la grâce du
retour vers Dieu du monde et de la
société. À ce propos, rappelons-nous
que notre Père insistait toujours sur
l’importance de l’esprit de contrition,
convaincu qu’il était que cette
manière de prier était
particulièrement adaptée aux
limitations et aux manques de
générosité des âmes, et en premier
lieu des nôtres. Sachons réparer pour
les omissions et offenses
personnelles, pour celles du peuple
chrétien, et pour celles de toute
l’humanité.

57. En commentant le chant du 
Magnificat , Benoît XVI affirmait que
« Marie désire que Dieu soit grand
dans le monde, soit grand dans sa
vie, soit présent parmi nous tous. Elle
n'a pas peur que Dieu puisse être un
"concurrent" dans notre vie, qu'il
puisse ôter quelque chose de notre



liberté, de notre espace vital, par sa
grandeur. Elle sait que si Dieu est
grand, nous aussi, nous sommes
grands. Notre vie n'est pas opprimée,
mais est élevée et élargie: ce n'est
qu'alors qu'elle devient grande dans
la splendeur de Dieu » [100].

Lorsque nous aurons recours à
l’intercession sûre de la Toute-
puissance suppliante , insistons avec
persévérance auprès du Seigneur
pour qu’il accorde de l’efficacité à
nos efforts, aux nôtres et à ceux de
tous les catholiques, en vue de la
nouvelle évangélisation de la société.
Cette année doit nous conduire, 
beáta María intercedénte , avec
l’intercession de la Vierge Marie, à
cela : réveiller chez de nombreuses
personnes leur foi endormie ou
blessée, et faire naître chez d’autres
une foi qu’ils n’auraient pas encore.
Profitons de toutes les occasions que
nous avons de faire connaître le
Christ et sa doctrine, et pour diffuser



l’esprit de l’Opus Dei, afin de servir
l’Église, au moyen d’un apostolat
d’amitié et de confidence plus
résolu ; de la sorte, de nombreux
hommes et de nombreuses femmes,
de toutes conditions, s’incorporeront
au travail apostolique.

58. Examinons-nous chaque jour sur
l’amour que nous mettons à faire que
ces désirs deviennent réalité. Soyons
sincères avec nous-mêmes pour
évaluer la manière avec laquelle
nous avons profité des différentes
circonstances dans nos relations
sociales – sans oublier les week-ends,
les périodes de vacances, les temps
de repos nécessaires – pour arriver 
plus loin , pour connaître et servir
plus de gens ; en un mot : comment
remplissons-nous les rues, et autres
endroits, de prière apostolique,
d’esprit de prosélytisme ?

La très sainte Vierge est Maîtresse de
foi. « Comme le patriarche du Peuple



de Dieu, Marie de même, "espérant
contre toute espérance, crut" tout au
long du chemin tracé par son fiat
filial et maternel. De manière toute
spéciale, au cours de certaines étapes
de ce chemin, la bénédiction
accordée à "celle qui a cru" sera
manifestée avec une particulière
évidence » [101] . Cette époque de
l’histoire de l’Église, que nous
sommes en train de vivre, doit être
profondément marquée par la
présence maternelle de Notre Dame.
« Son pèlerinage de foi exceptionnel
représente une référence constante
pour l'Église, pour chacun
individuellement et pour la
communauté, pour les peuples et
pour les nations et, en un sens, pour
l'humanité entière » [102].

59. Après l’Ascension de Jésus au
Ciel, les premiers disciples
attendirent la venue de l’Esprit Saint
dans le cénacle de Jérusalem, réunis
autour de Marie. Prier avec la Vierge,



avoir recours à son intercession,
nous donnent la certitude d’être
rapidement entendus. C’est la raison
pour laquelle nous devons avoir
recours à la Mère de Dieu, notre
Mère, dans toutes les tâches
apostoliques. Nous le lui redisons
avec saint Josémaria :

« Sainte Marie, Regina
apostolórum, reine de tous ceux
qui aspirent ardemment à faire
connaître l'amour de ton Fils, toi
qui comprends si bien nos misères,
demande pardon pour notre vie;
pour ce qui, en nous, aurait pu
être flamme et fut cendre; pour
cette lumière qui a cessé
d'éclairer, pour ce sel qui est
devenu insipide. Mère de Dieu, toi
qui obtiens tout ce que tu
demandes, donne-nous, en même
temps que le pardon, la force de
vivre vraiment de foi et d'amour,
pour pouvoir apporter aux autres
la foi du Christ » [103].



Je vous bénis avec toute mon
affection.

Votre Père

+ Xavier

Rome, 29 septembre 2012

[1] Benoît XVI, Lettre apost. Porta
fidei , 11 octobre 2011, n 2.

[2] Saint Josémaria, Lettre, 24 octobre
1965, n° 4.

[3] Benoît XVI, Lettre apost. Porta
fidei , 11 octobre 2011, n 3.

[4] Cf. Congrégation pour la Doctrine
de la Foi, Note pastorale, 6 janvier
2012, III, 3.

[5] Ibid . II, 5.

[6] Vénérable Álvaro del Portillo, 
Lettre , 25 décembre 1985, n° 4.



[7] Saint Josémaria, Lettre , 28 mars
1973, n° 18.

[8] Bienheureux Jean-Paul II, Exhort.
Apost. Ecclesia de Europa , 28 juin
2003, n° 46.

[9] Ibid. [10] Saint Josémaria, 
Instruction , mai-1935/14-IX-1950,
note 231.

[11] Bienheureux Jean-Paul II,
Exhort. Apost. Ecclesia de Europa ,
28-VI-2003, n 47.

[12] Saint Josémaria, Lettre , 28-
III-1973, n 4.

[13] Saint Josémaria, Lettre , 19-
III-1954, n 27.

[14] Saint Josémaria, Amis de Dieu , n
186.

[15] Bienheureux Jean-Paul II,
Discours, 9-IX-1995.



[16] Saint Josémaria, Lettre , 24-
X-1965, n 13.

[17] Saint Justin, Apologie 2, 10 (PG 6,
462).

[18] Minucius Felix, Octavius , n 38
(PL 3, 357).

[19] Bienheureux Jean-Paul II, Lettre
apost. Tertio millenio adveniente , 10-
XI-1994, n 6.

[20] Saint Josémaria, Notes prises
lors d’une réunion de famille, 7-
IV-1974.

[21] Benoît XVI, Homélie , 21 août
005.

[22] Ibid. [23] Saint Augustin, 
Confessions , I, 1, 3 (CCL 27, 1)

[24] Saint Josémaria, Notes prises
lors d’une réunion de famille, 2 juin
1974.



[25] Benoît XVI, homélie en la
solennité de l'Épiphanie, 6 janvier
2007.

[26] Saint Josémaria, Quand le Christ
passe , n° 33.

[27] Bienheureux Jean-Paul II, Entrez
dans l'espérance , p. 178 . [28] Saint
Josémaria, discours prononcé lors de
l'acte d'investiture de docteurs
"honoris causa" de l'Université de
Navarre, 7 octobre 1967.

[29] Saint Josémaria, Chemin , n° 944.

[30] Saint Josémaria, discours
prononcé lors de l'acte d'investiture
de docteurs «"honoris causa" de
l'Université de Navarre, 9 mai1974.

[31] Bienheureux Jean-Paul II, lettre
encyclique Fides et ratio , 14
septembre 1998, n° 17.

[32] Saint Josémaria, Lettre, 9 janvier
1951, n° 12



[33] Bienheureux Jean-Paul II, lettre
apostolique Novo millénnio ineúnte ,
6 janvier 2001, n° 51.

[34] Benoît XVI, discours à un groupe
de parlementaires européens, 30
mars 2006.

[35] Ibid. [36] Vénérable Álvaro del
Portillo, Lettre , 1er janvier1994.

[37] Saint Josémaria, Chemin , n° 493.

[38] Saint Grégoire de Nazianze, 
Oratio II , n 71 (PG 35, 479) ; in
Bienheureux Jean-Paul II, Exhort.
Apost. Pastóres gregis , 16 octobre
2003, n° 12.

[39] Saint Josémaria, Lettre, 28 mars
1973 , n° 10.

[40] Benoît XVI, Discours aux
assistants d'un cours sur le for
interne organisé par la Pénitencerie
apostolique, 9 mars 2012.

[41] Saint Josémaria, Chemin , n° 121.



[42] Saint Josémaria, notes prises lors
d'une réunion de famille, 20 mai
1973.

[43] Saint Josémaria, Amis de Dieu ,
n° 26.

[44] Ibid. , n° 27.

[45] Benoît XVI, Lettre apostolique. 
Porta fídei , 11 octobre 2011, n° 6.

[46] Missel Romain, Prière
Eucharistique I.

[47] Bienheureux Jean-Paul II, Lettre
sur le pèlerinage vers les lieux liés à
l’histoire du salut , 29 juin 1999, n° 5.

[48] Benoît XVI, Lettre apostolique 
Porta fídei , 11 octobre 2011, n° 13.

[49] Ibid. [50] Saint Josémaria, 
Instruction , 19 mars 1934, n° 45.

[51] Saint Josémaria, Forge , n° 235.



[52] Benoît XVI, Lettre apostolique. 
Porta fídei , 11 octobre 2011, n° 9.

[53] Ibid. [54] Ibid. , n° 10

[55] Ibid. [56] Saint Josémaria, Quand
le Christ passe , n° 44.

[57] Saint Josémaria, Lettre , 9
janvier1959, n° 34.

[58] Benoît XVI, homélie des vêpres
de la solennité de la conversion de
l’apôtre Paul, 25 janvier 2006.

[59] Saint Josémaria, Lettre , 9 janvier
1959, n° 34.

[60] Saint Josémaria, Notes d'une
réunion de famille, 6 mai1968.

[61] Saint Josémaria, Notes d'une
méditation, 21 octobre 1954.

[62] Bx Jean-Paul II, Audience
générale, 24 avril 1991.



[63] Ibid. [64] Saint Josémaria, Lettre ,
6-V-1945, n° 35.

[65] Saint Anselme, Proslógium,
proem. (PL 158, 225) . [66] Benoît
XVI, Audience générale 21 mars 2007.

[67] Ibid. [68] Ibid. La citation de
Tertullien se trouve dans Du voile des
vierges , I, 1 (PL 2, 889).

[69] Ibid. [70] Saint Ignace
d’Antioche, Lettre aux Romains IV, 1
(Funk I, 216).

[71] Saint Josémaria, Forge , n° 518.

[72] Benoît XVI, Homélie , 26 mars
2006.

[73] Saint Josémaria, Notes prises
pendant une méditation, 28 mai
1964.

[74] Saint Josémaria, Chemin , n° 81.

[75] Saint Josémaria, Lettre , 31 mai
1954, n° 29.



[76] Bienheureux Jean-Paul II, Lettre
apost. Tértio millénio adveniénte , 10
novembre 1994, n° 45.

[77] Ibid. [78] Saint Josémaria, Lettre
à Isidoro Zorzano , 23 novembre
1930.

[79] Bienheureux Jean-Paul II,
Homélie pour la canonisation de
saint Josémaria , 6 octobre 2002.

[80] Saint Josémaria, Lettre à Isidoro
Zorzano , 23 novembre 1930.

[81] Saint Josémaria, 28 juillet 1930,
in Notes intimes , n° 75.

[82] Saint Josémaria, Lettre , 9 janvier
1932, n° 83.

[83] Saint Josémaria, Saint Rosaire ,
quatrième mystère joyeux.

[84] Ibid. , troisième mystère
douloureux



[85] Saint Josémaria, Lettre du 29
septembre 1957, n° 16

[86] Saint Jean Chrysostome, Homélie
sur l' Évangile de saint Matthieu.

[87] Saint Jean Chrysostome, cit. i n
saint Thomas d'Aquin, Somme
théologique , III, q.40, a.1., ad. 2.

[88] Saint Jean Chrysostome, Homélie
sur l' Évangile de saint Matthieu.

[89] Bienheureux Jean-Paul II, Lettre
apost. Novo millénnio ineúnte , 6
janvier 2001, n 1.

[90] Ibid. [91] Benoît XVI, Homélie de
la messe inaugurale du pontificat, 24
mai 2005.

[92] Saint Ambroise, Sur saint Luc , II,
32.

[93] Benoît XVI, Lettre apostolique 
Porta fidei, 11 décembre 2011, n° 9.



[94] Saint Josémaria, Entretiens... , n°
113.

[95] Saint Josémaria, Notes d’une
réunion de famille, 11 novembre
1972.

[96] Saint Josémaria, Notes d’une
réunion de famille, 22 novembre
1972.

[97] Saint Josémaria, Oraison
manuscrite, année 1934.

[98] Cf. Saint Josémaria, Amis de
Dieu , n° 306.

[99] Congrégation pour la doctrine de
la foi, Note pastorale, 6 janvier 2012,
I, 3.

[100] Benoît XVI, Homélie pour la
solennité de l’Assomption, 15 août
2005.

[101] Bienheureux Jean-Paul II,
Lettre Enc. Redemptóris Mater , 25
mars 1987, n° 14.



[102] Ibid ., n° 6

[103] Saint Josémaria, Quand le Christ
passe , n° 175

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-fr/article/lettre-pastorale-
du-29ix2012/ (25/01/2026)

https://opusdei.org/fr-fr/article/lettre-pastorale-du-29ix2012/
https://opusdei.org/fr-fr/article/lettre-pastorale-du-29ix2012/
https://opusdei.org/fr-fr/article/lettre-pastorale-du-29ix2012/

	Lettre sur l'Année de la Foi (29.IX.2012)

