
opusdei.org

Lettre sur la
nouvelle
évangélisation (2.X.
2011)

Le jour où l'on fête
l'anniversaire de la fondation
de l'Opus Dei, Mgr Xavier
Echevarria adresse aux fidèles
de la Prélature une longue
lettre, dans laquelle il aborde
quelques aspects de la
formation donnée dans l'Opus
Dei, pour leur vie spirituelle et
la nouvelle évangélisation.

24/11/2011



Mes très chers enfants, que Jésus
vous garde !

1. Depuis qu’elle a reçu du Seigneur
sa mission apostolique (cf. Mt
28,19-20), l'Église n'a cessé
d'évangéliser. Les fruits ont abondé
au long des siècles y compris, par la
grâce de Dieu, l’Œuvre et chacun de
ses fidèles. Comme en d’autres
époques, on voit aussi se développer
aujourd’hui dans de nombreux
milieux un fort processus de
déchristianisation, qui entraîne avec
lui de graves dommages pour
l’humanité. Dieu a toujours envoyé à
l'Église des saints qui, par la parole et
l'exemple, ont su ramener les âmes
au Christ. Comme l'a écrit le pape
Benoît XVI dans son encyclique sur
l'espérance, le christianisme n'est pas
uniquement une « bonne nouvelle
» – la communication d'un contenu
jusqu'à présent ignoré, – mais il est
une communication qui produit
des faits et qui change la vie[1].



Je voudrais maintenant m'arrêter sur
certains aspects de cette formation, si
nécessaire à notre vie spirituelle et à
notre participation à ce que le
bienheureux Jean-Paul II définissait
comme la « nouvelle évangélisation
».

En 1985, le premier successeur de
notre fondateur nous avait adressé
une lettre pastorale pour nous
encourager à prendre part très
activement à cet apostolat. Il insistait
alors sur la nécessité de très bien
nous former personnellement et
d’étendre cet effort à toutes les âmes.

À son tour, Benoît XVI guide
aujourd'hui les chrétiens sur ce
même chemin. La récente création
du Conseil Pontifical pour la
Promotion de la Nouvelle
Évangélisation [2] est une
manifestation de cet intérêt. Nous
nous sentons tous interpellés par les
paroles qu'il adressait aux jeunes



lors des dernières Journées
mondiales de la jeunesse, les
encourageant à témoigner de la foi
dans les milieux les plus divers, y
compris ceux dans lesquels il y a
refus ou indifférence. On ne peut
pas rencontrer le Christ sans
vouloir le faire connaître aux
autres. Ne gardez donc pas le
Christ pour vous-mêmes.
Transmettez aux autres la joie de
votre foi. Le monde a besoin du
témoignage de votre foi, il a
certainement besoin de Dieu [3].

FORMATION POUR LA
NOUVELLE EVANGELISATION

Comme les premiers
chrétiens

2. Comme l'œuvre est venue au
monde précisément pour rappeler
l'appel universel à la sainteté et à
l'apostolat, saint Josémaria affirmait



que pour comprendre l'Opus Dei, le
plus simple est de songer à la vie
des premiers chrétiens. Ils vivaient
à fond leur vocation chrétienne ;
ils recherchaient sérieusement la
sainteté à laquelle ils étaient
appelés par le fait, simple et
sublime, du baptême. Ils ne se
distinguaient pas extérieurement
des autres citoyens [4].

Le jour de la Pentecôte, le Paraclet
lança les Apôtres et les autres
disciples sur le chemin de
l’évangélisation, en ravivant dans
leur esprit les enseignements de
Jésus-Christ. Il suffit de lire le
Nouveau Testament pour constater
qu’une des premières occupations
des Douze était de semer la graine de
la foi et de la nourrir par leurs
enseignements, de vive voix ou par
écrit. Le patient travail de formation
que le Seigneur avait accompli
pendant trois ans avec ses Apôtres,
poursuivi sans répit par eux-mêmes



et leurs collaborateurs, avec
l’assistance de l'Esprit Saint,
transforma le monde antique jusqu’à
le rendre chrétien.

Nécessité et importance de la
formation

3. Saint Josémaria encourageait tout
le monde à acquérir et améliorer
constamment sa formation
chrétienne, présupposé
indispensable pour croître en
intimité avec Jésus-Christ et le faire
connaître aux autres âmes. Discite
benefacere (Is 1,17), apprenez à faire
le bien, répétait-il avec des mots du
prophète Isaïe : parce qu’il est
inutile qu’une doctrine soit
merveilleuse et salvatrice, s’il n’y
a pas d’hommes formés pour la
mettre en pratique [5]. Dès ses
premiers pas dans la vie sacerdotale,
il investit beaucoup d’énergies dans
la formation doctrinale des
personnes qui s'approchaient de son



activité pastorale. Plus tard, avec le
développement de l'Opus Dei, il
intensifia cet effort, et mit en place
les moyens nécessaires pour
pérenniser la tâche de formation –
pour ses enfants d’abord, mais aussi
pour les innombrables personnes,
hommes et femmes, jeunes et
adultes, bien portants et malades, qui
se montraient disposés à accueillir ce
message en leurs âmes.

Saint Josémaria distinguait cinq
aspects dans la formation : la
formation humaine, spirituelle,
doctrinale, apostolique et
professionnelle. Il affirmait qu’un
homme, qu’une femme, se fait peu à
peu, et n'arrive jamais à se
réaliser entièrement, à réaliser en
soi toute la perfection humaine
dont la nature est capable. Dans
un domaine particulier, on peut
parfois devenir meilleur que tous
les autres, voire être indépassable
dans cette activité naturelle.



Cependant, sur le plan chrétien, la
croissance ne connaît pas de limite
[6].

Sur l’aspect humain, un examen
sincère nous faire découvrir tout de
suite que nous avons besoin de
perfectionner notre caractère, notre
façon d'être, en acquérant et en
améliorant les vertus humaines qui
constituent le socle des vertus
surnaturelles. Il en est de même dans
la formation spirituelle, car il est
toujours possible de progresser dans
les vertus chrétiennes,
particulièrement dans la charité, qui
est l'essence de la perfection.

De même, au plan doctrinal, notre
connaissance de Dieu et de la
doctrine révélée peut et doit croître,
pour mieux conformer notre
intelligence, notre volonté et notre
cœur aux mystères de la foi et les
assimiler plus profondément.



Quant à l'apostolat, il est une mer
sans rivage , et il faut se former
pour annoncer l'amour du Christ
dans de nouveaux milieux et dans
d’autres pays. Tel était le programme
de saint Josémaria dès l’origine,
comme on le voit dans un manuscrit
autographe datant des premières
années de l'œuvre : connaître Jésus-
Christ. Le faire connaître.
L’amener partout . Le prestige
professionnel devient alorsnotre 
hameçon de pêcheur d’hommes[7],
pour étendre le règne du Christ –
déjà présent dans son Église – dans
toute la société.

Le panorama est si vaste que nous ne
pourrons jamais dire : ça y est, je suis
formé ! Nous, nous ne disons
jamais : c’est assez. Notre
formation ne s'achève jamais :
tout ce que vous avez reçu jusqu’à
présent , expliquait saint Josémaria, 
est le soubassement de ce qui
viendra après [8].



Liberté, docilité, sens des
responsabilités

4. L'identification avec Jésus-Christ
requiert la libre coopération
humaine : « Celui qui t'a créé sans toi
ne te sauvera pas sans toi » [9]. Cette
correspondance personnelle joue un
rôle indispensable, mais ce que les
forces de la créature ne peuvent
atteindre, la grâce de Dieu l’obtient. 
Le Seigneur nous a donné la
liberté, qui est un bien très grand
et l’origine de nombreux maux,
mais qui est aussi l’origine de la
sainteté et de l’amour [10].
L’origine de l'amour : seuls les êtres
libres sont capables d'aimer et d'être
heureux. Là où règne la contrainte
l’amour grandit mal. Et il n'y a pas de
fidélité sans une décision libre et
ferme de s'identifier avec la Volonté
de Dieu.

L'Église possède le remède à la
faiblesse humaine, conséquence du



péché, qui se manifeste entre autres
par la diminution de la liberté
intérieure. Ce remède, la grâce
divine, guérit non seulement la
liberté naturelle, mais l'élève vers
une liberté nouvelle et plus haute.
Jésus-Christ, en effet, nous a arrachés
à l’esclavage de la corruption, pour
connaître la liberté, la gloire des
enfants de Dieu (Rom 8,21). Alors,
exhorte l’Apôtre, tenez bon, et ne
reprenez pas les chaînes de votre
ancien esclavage (Gal 5,1).

Veux-tu te demander, suggère saint
Josémaria, (…) si tu maintiens
immuable et ferme ton choix de
Vie ? Si, en entendant la voix très
aimable de Dieu, qui t’incite à la
sainteté, tu réponds librement : “
oui ” ? [11] La décision personnelle
qu'implique notre réponse à l’appel
de Dieu, dans l'Église et dans l'œuvre,
est précisément la raison de notre
persévérance. Bien plus, cette liberté
ne s'épanouit pleinement, n'atteint



son véritable sens, que par l'adhésion
amoureuse à la volonté de Dieu,
comme le fit Jésus.

La liberté personnelle, que je
défends et que je défendrai
toujours de toutes mes forces, me
conduit à demander avec une
totale assurance, tout en étant
bien conscient de ma propre
faiblesse : qu’attends-tu de moi,
Seigneur, pour que je puisse,
volontairement, l’accomplir ? [12]
Et saint Josémaria d’ajouter : c’est le
Christ lui-même qui nous répond :
Veritas liberabit vos (Jn 8,32), la
vérité vous rendra libres. Quelle
est donc cette vérité, en laquelle
commence et se consomme en
toute notre vie le chemin de la
liberté ? Je vais vous la résumer,
avec la joie et la certitude qui
découlent de la relation entre Dieu
et ses créatures : nous sommes
sortis des mains de Dieu, nous
sommes l'objet de la prédilection



de la Très Sainte Trinité, nous
sommes les enfants d’un tel Père
[13].

5. En s’incorporant à l’Opus Dei
chacun accepte librement
l'engagement de se former pour
accomplir la mission de l'œuvre au
sein de l'Église, et participe pour cela
avec reconnaissance aux moyens de
formation établis par saint
Josémaria, conformément au vouloir
divin.

Considérons sérieusement et
fréquemment l'obligation de bien
nous former au plan doctrinal,
l’obligation d’apprendre à nous
faire comprendre, et de telle façon
que ceux qui nous écoutent
sachent ensuite s’exprimer à leur
tour [14]. D'où la nécessité d'assister
aux moyens de formation avec
l'intention d'en tirer le meilleur
profit.



Comme le signalait Jean Paul II, «
dans l’œuvre de la formation,
certaines convictions se révèlent
particulièrement nécessaires et
fécondes. La conviction, tout d'abord,
qu'il n'y a pas de formation véritable
et efficace si chacun n'assume pas et
ne développe pas par lui-même la
responsabilité de sa formation : toute
formation, en effet, est
essentiellement « auto-formation ».
La conviction, ensuite, que chacun de
nous est à la fois le terme et le
principe de la formation : mieux
nous nous formons, plus nous nous
rendons capables de former les
autres » [15].

FORMATION HUMAINE

6. Sur le plan humain, la formation
tend à fortifier les vertus et
contribue à configurer notre
caractère : le Seigneur nous veut très
humains et très divins, les yeux fixés



sur Lui qui est Dieu parfait et homme
parfait[16].

L'édifice de la sainteté repose sur des
bases humaines : la grâce présuppose
la nature. C'est pourquoi le Concile
Vatican II recommande aux fidèles
laïcs d'avoir la plus grande estime
pour les vertus « qui regardent la vie
sociale, telles que la probité, l’esprit
de justice, la sincérité, la délicatesse,
la force d’âme : sans elles il n’y a pas
de vraie vie chrétienne » [17].

Une personnalité solide se construit
dans le cadre de la famille, de l'école,
du lieu de travail, dans les relations
amicales, dans les situations variées
de l'existence. Il faut, en outre,
apprendre à se conduire avec
noblesse et droiture. Le caractère
devient ainsi un meilleur point
d'appui pour fortifier la foi face aux
difficultés intérieures ou extérieures.
Il ne manque pas d'hommes et de
femmes qui n’ont peut-être pas eu



l’occasion d’entendre la parole
divine, ou qui l’ont oubliée. Mais
leurs dispositions sont
humainement sincères, loyales,
compatissantes, honnêtes. Et j’ose
affirmer quant à moi que celui qui
réunit ces conditions est bien
proche d’être généreux avec Dieu,
parce que les vertus humaines
sont le fondement des vertus
surnaturelles [18].

Il est actuellement plus nécessaire
que jamais de redécouvrir la valeur
et la nécessité des vertus humaines,
car certains les croient incompatibles
avec la liberté, la spontanéité, et avec
ce qu’ils pensent à tort rendre
l’homme « authentique ». Ils oublient
peut-être que ces perfections
habituelles de l'intelligence et de la
volonté permettent d’agir bien, avec
droiture, et rendent la vie sociale
juste, aimable et pacifique.



L’atmosphère qu’on respire en
certains endroits peut empêcher
d’apprécier pleinement ces valeurs,
mais les vertus humaines n’en
perdent pas pour autant leur attrait.
Face à toutes les promesses qui
laissent le cœur insatisfait, la
personne humaine finit par chercher
quelque chose qui en vaille vraiment
la peine. C'est pourquoi une grande
responsabilité qui nous incombe à
nous, les chrétiens,de manifester
d’abord par notre propre exemple la
beauté d'une vie vertueuse, c'est-à-
dire pleinement humaine, d'une vie
heureuse.

Aujourd’hui, les vertus de
tempérance et de force revêtent à
nos yeux une actualité particulière.

La tempérance

7. La tempérance est maîtrise de
soi. Une maîtrise que l’on n’obtient
que lorsqu’on se rend compte que 



tout ce que nous ressentons dans
notre corps et dans notre âme ne
doit pas être satisfait de façon
débridée. Tout ce qui peut se faire
n’est pas bon à faire. Il est plus
facile de se laisser entraîner par
les impulsions dites naturelles ;
mais ce chemin débouche sur la
tristesse, l’isolement dans la
misère personnelle [19].

Cette vertu introduit l’ordre et la
mesure dans le désir, et permet à la
raison de gouverner les passions
avec fermeté et modération. Son
exercice ne se réduit pas à une pure
négation, qui ne serait qu’une
caricature de cette vertu. Elle tend à
ce que le bien agréable et l'attirance
qu'il suscite s'intègrent
harmonieusement dans la maturité
globale de la personne, dans la santé
de l'âme. La tempérance n’implique
pas limitation, mais grandeur. Il y
a bien davantage de privation
dans l’intempérance, où le cœur



abdique pour se mettre au service
du premier maître qui se présente
en faisant tristement sonner des
grelots de fer blanc [20].

L'expérience montre que
l'intempérance entrave le jugement
visant à déterminer ce qui est
véritablement bon. Comme ils font
peine à voir, ceux qui ont laissé le
plaisir devenir le critère de leurs
décisions ! La personne
intempérante se laisse guider par les
multiples sensations qu'éveille en
elle son environnement. Elle délaisse
la vérité des choses pour chercher
son bonheur dans des expériences
fugaces qui, n’étant que passagères et
sensibles, n’apportent jamais une
pleine satisfaction, mais provoquent
l’inquiétude et l’instabilité, et
finissent par entraîner la créature
dans une spirale autodestructrice. La
tempérance, au contraire, apporte
sérénité et repos. Loin de nier ou de
faire taire les bons désirs et les



nobles passions, elle rend à l'homme
la possession de soi-même.

Dans ce domaine, une responsabilité
particulière incombe aux
surnuméraires, soucieux de créer des
foyers chrétiens. Saint Josémaria
disait que les parents doivent
apprendre à leurs enfants à vivre
avec sobriété (…). C'est difficile,
mais il faut être vaillants : ayez le
courage d’éduquer à l'austérité
[21]. La façon la plus efficace de
transmettre cette orientation, surtout
avec les petits enfants, c'est
l'exemple. Ils ne pourront
comprendre la beauté de la vertu
qu'en voyant comment vous
renoncez à une fantaisie par amour
pour eux ou que vous sacrifiez votre
propre repos pour vous occuper
d'eux, leur tenir compagnie,
accomplir votre mission de parents.
Aidez-les à administrer les biens dont
ils se servent : vous leur ferez un
grand bien. J'insiste : si vous cultivez



la tempérance dans vos foyers, le
Seigneur récompensera votre
abnégation et votre sacrifice de
mères et de pères ; et vous verrez
s'éveiller au sein de votre propre
maison des vocations de don à Dieu.

La force

8. Nous rencontrons parfois en nous
une certaine résistance à l'effort, à
tout ce qui demande travail,
sacrifice, abnégation. La force «
assure dans les difficultés la fermeté
et la constance dans la poursuite du
bien. Elle affermit la résolution de
résister aux tentations et de
surmonter les obstacles dans la vie
morale. La vertu de force rend
capable de vaincre la peur, y compris
celle de la mort, d’affronter l’épreuve
et les persécutions » [22].

Sachons lutter pour acquérir
l'habitude de vaincre dans de petits
détails : respecter un horaire, veiller



à l'ordre matériel, ne pas céder à des
caprices, dominer les emportements,
achever nos travaux, etc. Nous
pourrons ainsi répondre plus
promptement aux exigences de notre
vocation chrétienne. En outre, la
force nous conduira à la bonne
patience, à souffrir sans peser sur les
autres, à supporter les contrariétés
qui découlent de nos propres limites
et défauts, de la fatigue, du caractère
d'autrui, des injustices, du manque
de moyens. Est fort celui qui
persévère dans l’accomplissement
de ce que sa conscience lui dicte de
faire ; celui qui ne mesure pas la
valeur d’un travail aux seuls
bénéfices qu’il en retire, mais au
service qu’il rend aux autres. Le
fort souffre parfois, mais il
résiste ; il pleure peut-être, mais il
boit ses larmes. Quand la
contradiction redouble, il ne
fléchit pas [23].



Il est certain qu'il faut de la fermeté
pour entreprendre jour après jour le
travail de sa propre sanctification et
de l'apostolat au milieu du monde.
Des obstacles surgiront sans doute,
mais la personne mue par la force de
Dieu – quoniam tu es fortitudo mea
(Ps 30 [31],5), « car tu es ma force,
Seigneur » – ne craindra pas d'agir,
de proclamer et défendre sa foi,
même si cela implique d'aller à
contre-courant. Portons de nouveau
nos regards vers les premiers
chrétiens : ils rencontrèrent eux
aussi de nombreuses difficultés, car
la doctrine du Christ apparaissait,
alors comme maintenant, comme un 
signe de contradiction (Lc 2,34). Le
monde d'aujourd'hui a besoin
d'hommes et de femmes qui offrent
dans leur conduite quotidienne le
témoignage héroïque et silencieux
de tous ces chrétiens qui vivent
l'Évangile sans compromis, en
accomplissant leur devoir [24].



Qualité humaine

9. L’effort pour cultiver les vertus
humaines contribue à faire respirer
autour de nous le bonus odor Christi
(cf. 2 Cor 2,15), la bonne odeur du
Christ. Dans ce contexte, ce que notre
fondateur appelait le « ton humain »
– le comportement cordial et
respectueux dans les relations avec
les autres. –revêt une importance
spéciale. Sachons le cultiver au sein
de la famille, sur le lieu de travail,
dans les loisirs, même s'il n'est pas
rare qu'il faille aussi nager à contre-
courant dans ce domaine. N'ayons
pas peur que, parfois, la simplicité de
notre naturel chrétien puisse 
détonner dans l'ambiance
environnante : tel est justement,
comme nous l’a appris saint
Josémaria, le naturel que Dieu attend
de nous à ce moment-là [25].

C'est devenu une nécessité
impérieuse, aujourd'hui, que de



veiller à cette qualité humaine du
comportement, et à la promouvoir
autour de nous. Bien souvent, sous
prétexte d’être « naturel », on néglige
dans la famille et la vie sociale ces
manifestations de délicatesse dans la
conduite. Il y a mille façons de
contribuer à la formation dans ce
domaine. La première, comme
toujours, c'est de donner l’exemple,
ce qui ne dispense pas d'insister au
moyen de conversations
personnelles et de causeries de
groupe. Le respect dans les rapports
mutuels se traduit par une façon de
s'habiller digne et bienséante, par le
choix des thèmes de conversations et
de réunions, par un esprit de service
joyeux que l'on encouragera à la
maison, à l'école, dans les lieux de
loisirs ou de repos, par la manière de
tenir une maison et de prêter
attention aux petites choses.

Il est particulièrement important de
chercher à acquérir et entretenir un



certain niveau culturel, adapté à la
condition de chacun, en fonction des
études, du milieu social, des goûts et
préférences personnelles. Qu’il
suffise ici de rappeler le rôle
important de la lecture et de la
bonne utilisation des nécessaires
moments de repos.

10. Dans les centres de l'Opus Dei et
les activités apostoliques promues
par les fidèles de la Prélature, on
s'attachera à ce que les jeunes
s'habituent à penser aux autres, avec
générosité et désir de rendre service.
Encourageons-les positivement à se
forger un idéal de vie qui ne les
enferme pas dans des limites
rachitiques, confortables ou égoïstes.
Souvenons-nous de la manière dont
saint Josémaria voulait qu’on
encourage toutes leurs nobles
ambitions, en leur donnant une
dimension surnaturelle.



S'ils cultivent ces nobles ambitions
dans un esprit de dépassement de soi
et de sacrifice, il leur apparaîtra plus
simple et plus facile d’apprécier le
sens et la valeur surnaturelle de ces
efforts ; et il sera plus facile de les
aider à progresser dans leur vie
intérieure pour devenir de bons
instruments entre les mains de Dieu,
au service de l'Église et de la société.

Beaucoup de garçons et de filles,
rappelait Jean Paul II, « sont
exigeants en ce qui concerne le sens
et le modèle de leur vie, et ils
désirent se libérer de la confusion
religieuse et morale. Aidez-les dans
cette entreprise ! En effet, les
nouvelles générations sont ouvertes
et sensibles aux valeurs religieuses,
même si c'est parfois de manière
irréfléchie. Elles ont l'intuition que le
relativisme religieux et moral ne
rend pas heureux et que la liberté
sans la vérité demeure vaine et
illusoire » [26]. Quelqu’unqui se



contente d'horizons étroits peut
difficilement acquérir une vraie
formation humaine et chrétienne. Ne
laissons donc pas de soutenir les
jeunes, pour qu’ils sachent prendre à
bras-le-corps les problèmes de ce
monde.

Qualité humaine des
ministres sacrés

11. L’exercice des vertus humaines
est également indispensable aux
prêtres, en vertu de la nature même
du ministère pastoral.

Les prêtres développent leur activité
au milieu du monde, en contact
immédiat avec toute sorte de
personnes qui, comme le signalait
don Alvaro, « ont coutume d'être des
juges implacables du prêtre, et
commencent par regarder sa
manière d’agir en tant qu’homme
» [27].



Un prêtre affable, bien élevé,
disponible pour consacrer son temps
aux autres, sait soigner son attitude
extérieure et rendre aimable le
combat du chrétien.

Aucune circonstance ne put
détourner saint Josémaria de l'idée
élevée qu'il se faisait du prêtre. Celui-
ci doit certes se faire tout à tous pour
accéder à tous (cf. 1 Co 9,19), mais ne
saurait oublierpour autant qu'il
représente le Christ parmi les
hommes. Aussi comprend-on qu’il
doive s’efforcer, avec ses limites
personnelles, de permettre aux
autres fidèles de découvrir le visage
du Seigneur dans son propre
comportement. Les
recommandations que notre
fondateur adressait aux membres du
clergé n’ont rien perdu de leur
actualité : il les pressait de veiller à la
correction de leur tenue, afin que les
gens puissentvoir en eux des
ministres du Christ, des



dispensateurs des mystères de Dieu
(cf. 1 Co 4,1).

Le sacerdoce embrasse toute
l'existence du prêtre. C'est bien pour
cela, parce qu'il doit se montrer
toujours et réellement disponible,
qu’il faut pouvoir l’identifier
facilement. Le vêtement sacerdotal,
soutane ou clergyman, le distingue
clairement. Dans la société actuelle,
façonnée par la culture de l’image
tout en étant peut-être éloignée de
Dieu, le vêtement sacerdotal ne passe
pas inaperçu. C’est pourquoi les
prêtres de la Prélature qui exercent
leur ministère sacerdotal dans une
paroisse portent habituellement la
soutane quand ils sont dans leur
église, et aussi dans nos centres. 
Pour les pays où les habitudes sont
différentes , disait saint Josémaria, 
je ne me prononce pas. Nous
ferons toujours ce que l’Église
dispose. Cependant, à la maison
nous porterons la soutane ; et



ceux qui parlent de liberté doivent,
pour le moins, respecter notre
liberté de nous habiller comme
nous voulons quand nous sommes
chez nous [28].

FORMATION SPIRITUELLE

12. Cette facette de la formation doit
« occuper une place privilégiée dans
la vie de chacun, car chacun est
appelé à grandir sans cesse dans
l'intimité avec Jésus-Christ, dans la
conformité à la volonté du Père, dans
le dévouement à ses frères dans la
charité et dans la justice » [29].

Le pape Benoît XVI rappelle que 
dans la tradition la plus antique de
l'Église, le chemin de formation du
chrétien, sans négliger
l'intelligence organique du
contenu de la foi, comportait
toujours un caractère d'initiation
où la rencontre vivante et
persuasive avec le Christ, annoncé



par des témoins authentiques,
était déterminante [30]. Une vie
d'union avec le Christ, la recherche
de la sainteté, se nourrit d'apports
spirituels : connaissance de la
doctrine catholique, vie liturgique et
sacramentelle, accompagnement
spirituel.

S'identifier avec Jésus-Christ

13. Grâce à l'action du Saint-Esprit,
les façons de suivre Jésus-Christ au
sein de l'Église sont innombrables.
C'est ce que faisait remarquer notre
fondateur quand il écrivait : Vous
serez aussi différents entre vous
que le sont entre eux les saints du
paradis, dont chacun a ses traits
personnels et singuliers. — Et en
même temps, vous devez être entre
vous aussi semblables qu’eux, car
ils ne seraient pas saints si chacun
ne s’était identifié au Christ [31].



L'Opus Dei recommande, à ses fidèles
ou à ceux qui fréquentent les
activités apostoliques, des pratiques
de piété qui sont toutes
traditionnelles dans l’Église. Il
transmet en outre un esprit qui aide
à faire face et donner sens à sa
propre vie en la fondant sur la
filiation divine dans le Christ. L'axe,
la charnière à laquelle s'articule tout
le travail de sanctification, de soi-
même et d'autrui, est le travail
professionnel réalisé le mieux
possible, en union avec Jésus-Christ
et avec le désir de servir les autres.

Cette aide spirituelle facilite l'unité
de vie, car les fidèles de la Prélature
et les membres de la Société
Sacerdotale de la Sainte Croix
apprennent à convertir les situations
particulières où ils se trouvent en
occasion et moyen de sainteté et
d'apostolat, tout en agissant toujours
avec la plus entière liberté
personnelle dans les questions



professionnelles, familiales, sociales,
politiques, etc., que l'Église laisse à la
décision personnelle des catholiques.

En ce sens, saint Josémaria expliquait
qu' il est impossible d'établir une
différence entre le travail et la
contemplation : on ne saurait dire
où s’arrête la prière et où
commence le travail. On ne cesse
jamais de prier, de contempler en
présence de Dieu. Hommes
d'action en apparence, nous nous
élevons aussi haut que les plus
grands mystiques : J'ai volé haut,
si haut/ que ma chasse a atteint son
but , dans le cœur de Dieu [32].
Comment ne pas retrouver l’écho à
cet enseignement dans ces paroles
que le pape Jean Paul II adressait à
des fidèles de l'Opus Dei à
Castelgandolfo : « Vivre unis à Dieu
dans le monde, dans n'importe quelle
situation, en tentant de s'améliorer
soi-même avec l'aide de la grâce et en
faisant connaître Jésus-Christ avec le



témoignage de sa vie. Y a-t-il un idéal
plus beau et plus enthousiasmant ?
Vous qui êtes insérés et immergés
dans cette humanité joyeuse et
douloureuse, vous voulez l'aimer,
l'éclairer, la sauver » [33] ?

Les moyens

14. Unir le travail avec la lutte
ascétique, la contemplation, et
l'exercice de la mission apostolique,
nécessite un entraînement sérieux :
l'Opus Dei nous offre pour cela un
large éventail de moyens de
formation personnels et collectifs.
Parmi les moyens personnels il en est
un qui revêt une importance
spéciale : c'est l'entretien fraternel
que nous appelons aussi Confidence,
en raison précisément de son
caractère interpersonnel tout
empreint de confiance.

C'est une conversation de direction
spirituelle qui prend place dans le



contexte du service fraternel, pour
vivre à fond, dans la liberté et la
responsabilité, la rencontre
quotidienne avec le Christ au milieu
du monde. Dès les pages du Nouveau
Testament nous voyons comment le
Seigneur voulut se servir de la
médiation d'hommes et de femmes
pour orienter les âmes sur le chemin
de la sainteté. Lorsqu'il appelle saint
Paul sur le chemin de Damas, il lui
demande d'aller trouver quelqu’un
d’autre, Ananie, qui lui
communiquera ce qu'il doit savoir
sur le nouveau chemin qu'il
s’apprête à emprunter (cf. Ac 9,6-18 ;
22, 10-15). Ensuite il ira à Jérusalem 
videre Petrum, pour voir Pierre et
apprendre de lui de nombreux
aspects de la doctrine et de la vie
chrétiennes (cf. Gal 1,18). De fait, la
direction spirituelle est une tradition
dont l'esprit remonte aux premiers
pas de l'Église.



Dans l'Opus Dei, cette aide spirituelle
a pour but d'aider les personnes à
assimiler fidèlement l'esprit que
notre fondateur a reçu de Dieu et
nous a transmis, et qui a été proposé
par l'Église comme un chemin de
sainteté [34].

15. Saint Josémaria expliquait que,
dans l'œuvre, la direction spirituelle
personnelle se réalise in actu, c'est-à-
dire au moment où se déroule cette
conversation. Ce service se situe dans
le cadre du conseil pour progresser
dans la vie chrétienne. Saint
Josémaria comparait quelquefois la
direction spirituelle à la
préoccupation d'un frère aîné pour
la marche de ses plus jeunes frères,
ou à celle d'un ami loyal qui désire
inviter les autres à être de meilleurs
chrétiens [35]. L’entretien est, en
définitive, une conversation entre
frères, non entre un subordonné et
son supérieur. Ceux qui reçoivent ces
entretiens fraternels agissent avec



une délicatesse extraordinaire, fruit
d'une préoccupation exclusivement
tournée vers la vie intérieure et les
activités apostoliques de leurs frères,
sans jamais prétendre les influencer
dans les affaires temporelles de
caractère professionnel, social,
culturel, politique, etc.

Dans l'œuvre, la séparation entre
l’exercice de la juridiction et la
direction spirituelle est assurée dans
la pratique par le fait, entre autres,
que ceux qui assurent les entretiens
de direction spirituelle (directeurs
locaux et quelques autres fidèles
spécialement formés, ainsi que les
prêtres dans la célébration du
sacrement de Pénitence) ne
disposent d'aucun pouvoir de
gouvernement sur les personnes
qu'ils assistent. Le régime local, pour
ce qui concerne le gouvernement, ne
regarde pas les personnes mais
seulement l'organisation des Centres
et des activités apostoliques. La



fonction des directeurs locaux, pour
ce qui se rapporte à leurs frères,
relève du conseil fraternel. Il n’y a
donc pas coïncidence dans un même
sujet entre les fonctions de
juridiction et de direction spirituelle.
Dans la Prélature, l’autorité de
gouvernement sur les personnes a
pour seule base la juridiction, qui
réside exclusivement dans le prélat
et ses vicaires.

Que propose donc l'Opus Dei ?
Fondamentalement, une direction
spirituelle à ses fidèles et aux autres
personnes qui la demandent. Comme
fidèles de la Prélature, aspirant à
notre sanctification personnelle et à
la réalisation de la mission de l'Opus
Dei dans l'Église, nous ne voyons
d'ordinaire pas d'inconvénient à
faire l’entretien fraternel avec ceux
que les Directeurs nous indiquent –
même si c’est quelqu’un de plus
jeune –, pleinement libres et
confiants dans la grâce divine, qui se



sert d'instruments humains. Dans
l’entretien, nous ne rendons pas de «
compte de conscience ». S’il arrive
qu’on nous pose une question précise
– et il peut être parfois bon, voire
nécessaire qu’on le fasse – ce sera
avec une grande délicatesse : car nul
n’est obligé, précisément, de dire
dans l’entretien ce qui est matière à
confession.

Ce que je vous dis là, mes filles et
mes fils, doit vous sembler évident.
J'ai pourtant souhaité le consigner,
eu égard au contexte actuel de la
société, particulièrement sensible au
respect de l’intimité des personnes –
même si, par ailleurs, la pudeur et le
respect de la vie privée sont
totalement absents de certains
milieux. On nous a tous expliqué,
lorsque nous commencions à
fréquenter l’Œuvre, qu’il ne saurait
nous passer par la tête d’appeler «
mon directeur spirituel » celui qui
nous écoute, pour la bonne raison, je



le répète, que ce type de «
personnalisation » n’a pas, et n’a
jamais eu, sa place chez nous. Celui
qui reçoit un entretien transmet
l'esprit de l'Opus Dei sans ajout
personnel : offrir une telle aide
implique, pour celui qui en a la
charge, de s’effacer pour placer les
âmes face au Seigneur, en suivant les
caractéristiques de notre propre
chemin. Un chemin, le chemin de
l’Œuvre, dont notre fondateur disait
qu’il est très large. On peut y
marcher sur la droite ou sur la
gauche, à cheval, à bicyclette, à
genoux ou à quatre pattes comme
lorsque vous étiez bébés – et même
dans le fossé, tant qu’on ne sort
pas du chemin [36].

Le sacrement de la
Réconciliation

16. Outre l'entretien fraternel, nous
allons voir un prêtre, normalement
chaque semaine, pour recevoir l'aide



spirituelle qui est liée à la Confession
sacramentelle. Les confesseurs qui
s’occupent de nous sont, comme on le
comprend bien, ceux qui sont
désignés pour chaque Centre : ils ont
été ordonnés pour être avant tout au
service de leurs frères et sœurs, avec
une totale disponibilité et,
connaissant et vivant le même esprit,
ils sont les mieux à même de nous
orienter, sans nous commander. C’est
ainsi que se comporte celui qui va
trouver le médecin de famille, plutôt
que de s'adresser à un inconnu.

En même temps, comme saint
Josémaria l'a toujours clairement fait
savoir, les fidèles de la Prélature, à
l'instar de tous les catholiques,
jouissent d'une totale liberté pour se
confesser ou s'entretenir avec
n'importe quel prêtre muni des
facultés ministérielles : cela vous
surprendra que je vous rappelle cette
vérité si claire, mais je tiens à la
mentionner car il se pourrait qu'elle



soit moins connue de ceux qui ne
savent rien de l'Opus Dei ou de
l'esprit de liberté propre à ceux qui
se ont entrepris de suivre Jésus-
Christ. En outre, notre fondateur a
établi que ce soit habituellement des
personnes différentes qui s'occupent
de nous dans l'entretien fraternel et
dans la Confession.

Esprit d'initiative et docilité

17. La direction spirituelle requiert,
chez ceux qui la reçoivent, le désir de
progresser dans la suite du Christ. Ils
sont les premiers intéressés à
rechercher ce soutien avec la
fréquence appropriée. Ouvrant le
cœur avec sincérité, ils peuvent
ainsise voir suggérer des objectifs,
signaler des écarts éventuels,
recevoir des encouragements dans
les moments difficiles, bénéficier de
consolation et de compréhension.
C'est pourquoi ils agissent dans un
esprit d'initiative et de



responsabilité. Le conseil d'un
autre chrétien, et spécialement
celui d'un prêtre – en matière de
foi ou de morale – est une aide
puissante pour reconnaître ce que
Dieu attend de nous dans une
circonstance déterminée ; mais le
conseil n'élimine pas la
responsabilité personnelle. C'est à
nous, à chacun d'entre nous, qu'il
appartient de décider finalement,
et nous aurons à rendre compte
personnellement à Dieu de nos
décisions [37].

Quand nous allons à la direction
spirituelle, pour seconder l'action du
Saint Esprit, grandir spirituellement
et nous identifier avec le Christ, nous
devons cultiver les vertus de
sincérité et de docilité, qui résument
l'attitude de l'âme du croyant envers
le Paraclet. Tels sont les termes
qu’employait saint Josémaria pour
donner ce conseil, adressé à tous les
fidèles, qu'ils soient de l'œuvre ou



non. Vous ne connaissez que trop
bien les obligations de votre
chemin de chrétiens, qui vous
conduisent sans trêve ni fébrilité
vers la sainteté. Vous êtes aussi
prévenus contre presque toutes les
difficultés, parce qu’on les
aperçoit dès le début du chemin.
J’insiste maintenant auprès de
vous pour que vous vous laissiez
aider, guider par un directeur
d’âmes, auquel vous confierez tous
vos saintes aspirations et les
problèmes quotidiens qui affectent
votre vie intérieure, les échecs que
vous essuyez et toutes vos
victoires.

Montrez-vous toujours très
sincères dans cette direction
spirituelle : ne vous accordez rien
sans le dire, ouvrez totalement
votre âme, sans crainte ni fausse
honte. Soyez conscients que sans
cela, ce chemin qui était si égal et
praticable se complique, et ce qui



au début n’était qu’un petit rien
finit par devenir un piège
étouffant [38].

Et, se faisant l'écho des
enseignements des Pères de l'Église
et des auteurs spirituels, confirmés
par son expérience d’années de
pratique pastorale, il insistait : Si le
démon muet s’introduit dans une
âme, il compromet tout ; en
revanche, si on l’en expulse
aussitôt, tout s’arrange, on est
heureux, la vie reprend son cours.
Soyons toujours sauvagement
sincères , tout en gardant une sage
mesure [39].

Le Seigneur déverse sa grâce en
abondance sur l'humilité de ceux qui
reçoivent dans un esprit surnaturel
les conseils de la direction spirituelle,
qui perçoivent dans cette aide la voix
de l'Esprit Saint. Seule une réelle
docilité du cœur et de l'esprit permet
de progresser sur le chemin de la



sainteté. Le Paraclet, en effet, à
travers ses inspirations et les conseils
de ceux qui nous assistent, imprime
un ton surnaturel à nos pensées, à
nos désirs et à nos actes. C'est Lui
qui nous pousse à adhérer à la
doctrine du Christ et à l'assimiler
en profondeur. C'est Lui qui nous
éclaire, nous rend conscients de
notre vocation personnelle et nous
donne la force de réaliser tout ce
que Dieu attend de nous. Si nous
sommes dociles au Saint-Esprit,
l'image du Christ se formera sans
cesse davantage en nous et nous
nous approcherons ainsi chaque
jour davantage de Dieu le Père.
Tous ceux qui sont conduits par
l'Esprit de Dieu, ceux-là sont fils de
Dieu (Rm 8, 14)[40].



Humilité et prudence dans
l'exercice de la direction
spirituelle

18. Je vais maintenant m'arrêter sur
les dispositions de la personne qui
aide les autres dans la direction
spirituelle. La première est d’aimer
les autres comme ils sont et de ne
rechercher que leur propre bien.
Celaentraîne une attitude toujours
positive, optimiste et encourageante.
La personne qui exerce une direction
spirituelle doit en outre cultiver en
soi-même la vertu d’humilité, pour
ne pas oublier qu’elle n’est qu'un
instrument (cf. Ac 9,15) dont le
Seigneur veut se servir pour la
sanctification des âmes.

D'autre part, elle essaiera de se
préparer le mieux possible à
accomplir sa tâche, de connaître les
principes fondamentaux de la vie
spirituelle dont vivent
habituellement les âmes, et de savoir



hésiter prudemment – c’est-à-dire de
ne pas se fier exclusivement à son
jugement – lorsque se présentent des
situations particulières. Dans ces cas,
non contente de prier davantage, elle
demandera à l’Esprit Saint d’autres
lumières pour étudier et aborder
convenablement la question. Si
nécessaire, en conformité avec les
enseignements de la morale, on
pourra consulter des personnes plus
expertes, en formulant la question
sous la forme d’un cas hypothétique
dont les détails seront modifiés. De
cette façon - pour respecter le secret
inhérent à la charge, - l’identité des
intéressés sera totalement préservée,
et cela toujours avec la prudence
requise.

Dans l'œuvre, nous avons toujours su
et accepté expressément que la
personne avec laquelle nous nous
entretenons fraternellement puisse
consulter le Directeur compétent,
quand elle le considère utile pour



mieux aider l'intéressé. Afin que se
manifeste encore plus clairement
l'esprit de liberté et de confiance
dans ces situations – qui ne sont ni
habituelles ni fréquentes – la
personne qui reçoit l'entretien
fraternel demande désormais
explicitement à l'intéressé s'il désire
prendre lui-même conseil auprès
d'un Directeur, ou s'il préfère que ce
soit celui qui reçoit son entretien qui
le fasse. C'est une manière d'agir qui
renforce les pratiques de délicatesse
et de prudence vécues depuis le
début de l’Œuvre.

De plus, tous jouissent de la liberté
de s'adresser directement au Père ou
à un Directeur régional ou de
Délégation, pour parler de leur
propre vie intérieure. Ceci nous
offre, à nous qui cherchons la
direction spirituelle dans l'Opus Dei,
la garantie de recevoir ce dont nous
avons besoin et que nous désirons : à
savoir l'esprit que nous a transmis



saint Josémaria, sans rajouts ni
modifications. En même temps, le
devoir de maintenir le secret naturel
reste entièrement sauf, et il est
observé avec un soin et une exigence
extrêmes : quiconque ne serait pas
exemplaire à cet égard manquerait
d'une disposition fondamentale pour
exercer la direction spirituelle.

Ceux qui s’occupent des autres
s'efforcent de favoriser à tout
moment la liberté intérieure de ces
âmes afin qu'elles répondent
volontairement aux requêtes de
l'amour de Dieu. La direction
spirituelle est ainsi proposée sans
tendre à uniformiser les fidèles de
l'Opus Dei, ce qui serait anormal et
contraire au naturel. L'œuvre nous
veut souverainement libres et
divers. Mais elle nous veut
citoyens catholiques responsables
et cohérents, dont la tête et le cœur
n’aillent pas chacun de son côté
sur des rythmes différents, mais



soient au contraire solidement
accordés : de sorte qu’on puisse
accomplir en tout moment ce
qu’on voit clairement devoir faire,
sans se laisser ballotter, par
manque de personnalité ou de
loyauté envers sa conscience, par
des tendances ou des modes
passagères [41]. Il est normal de
devoir parler avec la fermeté
nécessaire pour stimuler les autres à
suivre le chemin marqué par Dieu ;
mais toujours également avec la plus
grande douceur, car on n’est pas, et
l’on ne se croit pas, le maître des
âmes, mais leur serviteur : fortiter in
re, suaviter in modo (fermes sur le
fond, doux dans la manière). En effet,
lorsque la situation l’exige, la
prudence veut qu’on applique le
remède à fond et sans mitigations,
après avoir mis la plaie à nu (…).
C’est ainsi que nous devons
procéder, envers nous-mêmes
d’abord, et aussi envers ceux que



la justice ou la charité nous font
obligation d’aider [42].

Cette responsabilité ne saurait être
diminuée par la pensée que l’on doit
soi-même s’améliorer dans le même
domaine. Est-ce qu’un médecin qui
est lui-même malade arrête de
soigner les autres, même si le
trouble qui l’affecte est
chronique ? Sa maladie doit-elle
l’empêcher de prescrire à d’autres
malades le traitement approprié ?
Non, bien sûr : pour soigner, il doit
seulement posséder la science
requise et la mettre en pratique,
avec la même détermination qu’il
met à combattre son propre mal
[43].

La formation liturgique

19. Au sein de la formation
spirituelle, et en lien étroit avec la
formation doctrinale, prend place
l'amour pour la sainte liturgie de



l'Église en laquelle se réalise –
éminemment dans la Sainte Messe –
l’œuvre de notre Rédemption [44]. 
La Sainte Messe nous place (…)
devant les mystères essentiels de
la foi, car elle est le don même de
la Trinité à l'Église. Ainsi
comprend-on que la Messe soit le
centre et la racine de la vie
spirituelle du chrétien [45].

Le message chrétien est performatif.
Autrement dit, l'Évangile, et la
liturgie qui le rend présent à notre
existence, n'est pas seulement la
communication d'éléments que l'on
peut connaître, mais une
communication qui produit des faits
et qui change la vie [46].

Il faudrait manquer de sens commun
et de sens surnaturel pour penser
que la liturgie est une « affaire de
prêtres », ou que les prêtres «
célèbrent » tandis que le peuple se
contente d’« assister ». Au rebours



d’une telle conception, saint
Josémaria encourageait la
participation de tous : depuis la
compréhension du lien intime entre
la liturgie de la Parole et la liturgie
eucharistique, ou de la dimension
essentielle de l'adoration dans la
célébration, jusqu'à des détails
pratiques comme l'utilisation du
missel des fidèles pour faciliter leur
participation, d'abord dans leur cœur
et ensuite avec les paroles et les
attitudes prévues. Je me rappelle
avoir entendu dire que dès les
années trente du dernier siècle, il
voulait que la Messe fût dialoguée,
qu’on répondît à voix haute aux
prières que prononçait le prêtre.
C'était alors inhabituel : le concile
Vatican II ne viendrait que trente ans
plus tard.

La liturgie de la Parole

20. Toute l'histoire du Salut, et la
liturgie qui le célèbre et le rend



présent, est caractérisée par
l'initiative de Dieu qui nous
convoque et attend de chacun de
nous une réponse actuelle, avec un
amour qui informe ensuite toute la
journée, avec le désir de voir le
Sacrifice de l'autel se prolonger au
long des vingt-quatre heures qui
suivent.

La célébration de la Parole dans la
Sainte Messe est un véritable
dialogue qui demande une réponse
pleine de délicatesse : c'est Dieu qui
parle à son peuple et celui-ci fait
sienne cette parole divine à travers le
silence, le chant, etc. ; il adhère à
cette annonce en professant sa foi
dans le Credo, et plein de confiance il
présente ses demandes au Seigneur
[47]. Dans les lectures, le Paraclet 
parle en langage humain pour que
notre intelligence comprenne et
contemple, pour que notre volonté
se fortifie et que l'action
s'accomplisse [48]. La possibilité



que ces paroles deviennent réalité
dans notre vie dépend de la grâce
divine, mais aussi de la préparation
et de la ferveur de celui qui les lit et
les médite, de celui qui les écoute. «
Par les saintes Écritures nous
sommes en effet conduits à
l'accomplissement d'actions
vertueuses et à la pure
contemplation » [49].

Ici se présente à nous un point bien
concret d'examen de conscience et de
progrès. Quels fruits tirons-nous de
ces lectures quotidiennes, au cours
de la Sainte Messe ? Savourons-nous
les instants de silence prévus après
l'Évangile, pour nous appliquer à
nous-mêmes la prédication du
Seigneur ? J'ai déjà rappelé ailleurs
que « nous avons été nombreux à
être témoins de la façon dont saint
Josémaria entrait à fond dans les
lectures de la Messe ; on le sentait
jusque dans le ton de sa voix. Un fait
se répétait souvent : après le Saint



Sacrifice il notait les phrases qui
l'avaient touché plus profondément,
pour pouvoir les porter à la prière
personnelle. Ainsi s’enrichissaient
constamment son âme et sa
prédication. À notre tour tâchons
d'imiter un si bon maître. Dieu s'est
révélé à nous pour que nous le
connaissions plus et mieux, et pour
que nous le fassions connaître, de
façon naturelle, sans respects
humains » [50].

La liturgie eucharistique

21. Dans cette partie de la Sainte
Messe, le prêtre ne s’adresse pas
principalement aux fidèles réunis.
De fait, l'orientation spirituelle et
intérieure de tous, prêtre et fidèles,
est versus Deum per Iesum Christum ,
vers Dieu par Jésus-Christ. Dans la
liturgie eucharistique, il est clair
que le prêtre et le peuple ne prient
pas tournés l'un vers l'autre, mais
vers l'unique Seigneur. C'est



pourquoi durant cette prière ils
regardent dans la même direction,
vers une image du Christ dans
l'abside, vers une croix ou
simplement vers le ciel, comme le
fit le Seigneur dans l'oraison
sacerdotale du soir précédant sa
Passion [51].Aller à la rencontre du
Seigneur qui vient, et poser nos
regards sur la croix de l’autel :
comme cela nous aide à vivre cette
adoration commune !

22. Le Sacrifice de l'autel requiert
l'obéissance et la piété, intimement
unies. Ce sont également des
conditions fondamentales pour que
la liturgie soit la source et le sommet
de la vie de l'Église et de chaque
chrétien. Obéissance, en premier
lieu, car « les paroles et les rites de la
Liturgie constituent l’expression
fidèle, mûrie au long des siècles, des
sentiments du Christ, et ils nous
apprennent à avoir les mêmes
sentiments que les siens (cf. Ph 2,5) ;



en conformant notre esprit à ces
paroles, nous élevons nos cœurs vers
le Seigneur » [52]. Telle est la raison
profonde de l’obéissance, de l’amour
qui nous lient à chaque parole,
chaque geste, chaque rubrique, qui
nous font parvenir le don de Dieu et
nous aident à être alter Christus, ipse
Christus.

Le Concile Vatican II a rappelé que la
pleine efficacité de la liturgie dépend
aussi de ce que chacun, prêtre ou
fidèle, harmonise son âme avec sa
voix [53]. Et Benoît XVI d'expliquer
que, dans les cérémonies, la vox, les
paroles précèdent notre esprit. Ce
n’est pas ce qui arrive d’ordinaire :
on doit d’abord penser et ensuite
la pensée se transforme en
paroles. Ici, en revanche, la parole
est première. La sainte liturgie
nous donne les paroles ; nous, nous
devons entrer dans ces paroles,
nous accorder à cette réalité qui
nous précède (…). Voici la



première condition : nous-mêmes
devons intérioriser la structure,
les paroles de la liturgie, la parole
de Dieu. C'est ainsi que notre
célébration est vraiment une
célébration « avec » l'Église : notre
cœur s'est élargi et nous ne
sommes simplement pas en train
de faire quelque chose, mais d’être
« avec » l’Église en dialogue avec
Dieu [54].

Dans la vie de saint Josémaria, piété
et obéissance se fondent
admirablement jusqu'à constituer
l'exemple de quelque chose de bien
réel : il n’y a pas de meilleure
manière de manifester tout
l’amour et l’intérêt que nous
portons au Saint Sacrifice que
d’observer soigneusement la
moindre rubrique prescrite par la
sagesse de l’Église.

Et en plus de l’Amour, c’est aussi le
« besoin » de ressembler au Christ



qui nous presse : de lui ressembler
non seulement intérieurement
mais extérieurement, pour évoluer
dans les vastes espaces qui
entourent l’autel chrétien avec ce
rythme et cette harmonie de la
sainteté obéissante, qui s’identifie
à la volonté de l’Épouse du Christ,
c’est-à-dire à la Volonté du Christ
lui-même [55].

J'aimerais que ces très brèves
considérations sur la structure de la
Sainte Messe nous aident tous nous à
intéresser davantage à la liturgie,
aliment et composante nécessaires
de la vie spirituelle. Comment ne pas
rappeler que notre fondateur, dès la
lointaine année 1930, écrivait que
tous, dans l’Œuvre, doivent mettre
un effort particulier à suivre
scrupuleusement toutes et
chacune des règles liturgiques,
jusqu’à celles qui semblent
d’importance faible ou nulle. Celui
qui aime ne néglige aucune



occasion. Je l’ai vu : ces petits riens
sont quelque chose de grand : ils
sont de l’amour. Et obéir au pape,
jusqu’au moindre détail, c’est
l’aimer. Et aimer le Saint Père c’est
aimer le Christ et sa Mère, notre
très sainte Mère, Marie. Et nous
n’avons d’autre aspiration que
celle-ci : parce que nous les
aimons, nous voulons que omnes,
cum Petro, ad Iesum per Mariam
[56]?

FORMATION À LA DOCTRINE
CATHOLIQUE

23. Celui qui aime Dieu sincèrement
se sent poussé à Le connaître
toujours plus et mieux. Il ne se
contente pas d'une relation
superficielle mais cherche à
comprendre plus profondément tout
ce qui se rapporte à Lui. L’effort pour
acquérir cette science théologique,
la bonne et solide doctrine
chrétienne, se nourrit d'abord du



désir de connaître et d'aimer Dieu.
C’est en même temps la
conséquence de cette aspiration
caractéristique de l’âme fidèle, qui
est de découvrir la signification la
plus profonde de ce monde, œuvre
du Créateur [57]. Pour cela, la
formation que l’Opus Dei offre à ses
fidèles, sur le plan doctrinal, vise à
nous permettre d’assimiler la
doctrine de l’Église et d’approfondir
sa connaissance.

C’est dans la même perspective – le
regard tourné vers Dieu et vers le
monde – que le bienheureux Jean
Paul II soulignait le besoin actuel de
formation dans la doctrine
catholique. « La formation 
doctrinaledes fidèles se révèle de nos
jours de plus en plus urgente, du fait
non seulement du dynamisme
naturel d'approfondissement de la
foi, mais aussi de la nécessité de
“rendre raison de l'espérance” qui est
en eux en face du monde et de ses



problèmes graves et complexes. De là
découle l'absolue nécessité d'une
action systématique de catéchèse,
adaptée à l'âge et aux diverses
situations de vie, et d'une promotion
chrétienne plus résolue de la culture,
afin de répondre aux questions
éternelles et aux problèmes
nouveaux qui agitent l'homme et la
société d'aujourd'hui » [58].

Dès les débuts de l'Opus Dei, et même
avant, saint Josémaria se montra
désireux de voir les personnes qu’il
assistait spirituellement approfondir
leur formation doctrinale : car 
chacun de nous, disait-il, doit
s’efforcer, dans la mesure de ses
moyens, d’étudier la foi
sérieusement, avec une rigueur
scientifique [59].

24. Comme l’écrivait saint Grégoire le
Grand, « la piété est bien inutile
quand la science ne lui donne pas de
discernement » [60] et « la science



n'est rien si elle ne trouve à se rendre
utile par la piété » [61]. Notre
fondateur insistait pour que l'étude
de la doctrine fût accompagnée d'une
vie spirituelle sincère, d'une
fréquentation intime de Jésus-Christ
dans la prière et les sacrements,
d'une dévotion filiale envers la très
Sainte Vierge Marie. Il enseignait que
la vérité est toujours, d'une
certaine façon, quelque chose de
sacré : un don de Dieu, une
lumière divine qui nous achemine
vers Celui qui est la Lumière par
essence. Et cela se vérifie
spécialement lorsqu’on considère
la vérité d’ordre surnaturel. Il
faut donc l’entourer de respect,
d’amour (…). Plus encore, nous
sommes convaincus que cette
vérité divine, dont nous sommes
les porteurs, nous transcende ; que
nos paroles sont incapables d’en
exprimer toute la richesse, qu’il se
peut même que nous ne la
comprenions pas pleinement et



que nous jouions le rôle d’un
messager qui ne saisit pas
vraiment le message qu’il
transmet [62].

L’effort consenti par la Prélature
pour assurer une sérieuse
compétence doctrinale à tous ses
fidèles et à bien d’autres personnes
en vaut vraiment la peine ; surtout
dans une période comme
aujourd’hui, où la nécessité de cette
formation apparaît encore plus
urgente. Voilà qui souligne la
réconfortante actualité de ce
qu’affirmait notre fondateur il y a
bien des années : l’Œuvre tout
entière n’est rien d’autre qu’une
grande catéchèse, réalisée de
façon vitale, simple et directe au
cœur même de la société civile [63].



Fidélité au Magistère et
liberté dans les matières de
libre opinion

25. La formation doctrinale embrasse
tous les domaines, de la philosophie
à la théologie et au droit canonique,
etc. Ces connaissances acquises (qui,
dans le cas des numéraires et de
nombreux agrégés des deux sections,
couvrent les programmes étudiés
dans les universités pontificales)
contribuent à la présence, dans
toutes les strates de la société, de
personnes décidées à rendre un
témoignage vivant de l’Évangile, par
la parole et par les actes : toujours
prêts, comme l'écrivait saint Pierre, à
vous expliquer devant ceux qui vous
demandent de rendre raison de
l’espérance qui est en vous (1 P 3,15).

Conformément aux directives
répétées du Magistère, une
pertinence particulière est reconnue
à la doctrine du Docteur commun de



l’Église pour l’étude des diverses
matières de philosophie et de
théologie. On applique ainsi la
recommandation du concile Vatican
II et de nombreux papes : «
approfondir les mystères de la foi et
découvrir leurinterconnexion
mutuelle (…) sous le magistère de
saint Thomas » [64].

Saint Josémaria s'est tenu à cette
ligne, qu’il ne manqua pas de la
rappeler aux professeurs des Studia
generalia de la Prélature. En même
temps, l’esprit ouvert au progrès de
la science théologique, il expliquait
que cette recommandation ne peut
amener à conclure que nous
devons nous contenter d’assimiler
et de répéter intégralement et
exclusivement les enseignements
de saint Thomas.

C’est de bien autre chose qu’il
s’agit : nous devons assurément
cultiver la doctrine du Docteur



angélique, mais de la même
manière qu’il le ferait s’il vivait
aujourd’hui. C’est pourquoi il
faudra parfois mener à terme ce
qu’il n’avait pu que commencer ; et
c’est pourquoi aussi nous saurons
faire nôtres toutes les découvertes
d’autres auteurs, qui
correspondent à la vérité [65].

Je viens de vous rappeler, avec des
mots de saint Josémaria, une
caractéristique essentielle de l'esprit
de l'Opus Dei : en tant
qu'institution, nous n'avons
d'autre doctrine que celle
qu'enseigne le Magistère du Saint
Siège. Nous acceptons tout ce que
ce Magistère accepte, et rejetons
tout ce qu'il rejette. Nous croyons
fermement tout ce qu'il propose
comme vérité de foi, et nous
faisons également nôtre tout ce
qui relève de la doctrine
catholique [66]. Et dans les limites
de cette vaste doctrine, chacun de



nous forme son opinion
personnelle [67]. Les Statuts de la
Prélature stipulent, comme le voulait
notre fondateur, qu’il est interdit
pour l’Opus Dei de créer ou de faire
sienne une école philosophique ou
théologique particulière [68]. Ceci ne
traduit pas seulement l’amour de la
liberté, mais aussi un fait
ecclésiologique fondamental : les
membres de la Prélature sont des
fidèles chrétiens ordinaires, ou, le
cas échéant, des prêtres séculiers
ordinaires, dont la liberté d’opinion
est aussi étendue que celle des autres
catholiques.

FORMATION À L'APOSTOLAT

26. La connaissance profonde des
vérités religieuses fondamentales,
ainsi que des dimensions éthiques et
morales liées plus directement pour
chacun à l’exercice de sa profession,
est également importante pour
réaliser un vaste travail apostolique



dans le milieu professionnel où
chacun évolue. Ce n'est pas au fond
de la vallée mais au sommet de la
montagne que doit briller la
lumière de ceux qui suivent Jésus-
Christ: pour que l'on voie vos
bonnes oeuvres et que l'on glorifie
votre Père qui est dans les cieux 
(Mt 5,16)[69].

Il y a dans le monde, c’est certain,
beaucoup de personnes au cœur
grand, capables de s’éprendre de
Dieu, mais qui sont privées de la
lumière de la doctrine capable
d’orienter et de donner sens à leur
vie. Et c'est aux chrétiens qu’incombe
le devoir et la joie de la leur
apporter. Un passage du Nouveau
Testament l'illustre clairement. Le
diacre Philippe, exécutant un
commandement de l’Esprit Saint, se
dirigeait vers la route qui conduit à
Gaza. Par là passait le char d’un haut
personnage, ministre de la reine
d’Éthiopie, qui s’en retournait dans



son pays après avoir adoré Dieu à
Jérusalem. Philippe courut près de lui
et entendit qu'il lisait le prophète
Isaïe. Il lui dit : « – Comprends-tu ce
que tu lis ? – Et comment pourrais-je
comprendre s’il n’y a personne pour
me guider ? » Il invita donc Philippe à
monter et à s’asseoir à côté de lui (Ac
8, 30-31).

Il revient aux catholiques
d'annoncer, avec paix et
persévérance, la bonne nouvelle de
Jésus, de remédier à l'ignorance
religieuse par la diffusion de la
doctrine révélée. L'apostolat
chrétien – et je me réfère ici
spécialement à celui d'un chrétien
courant,d'un homme ou d'une
femme qui vit comme un de plus
parmi ses égaux – est une grande
catéchèse qui, à travers les
rapports personnels et une amitié
loyale et authentique, éveille chez
les autres la faim de Dieu, et les
aide à découvrir de nouveaux



horizons ; avec naturel, avec
simplicité, disais-je, par l'exemple
d'une foi bien vécue, par la parole
aimable mais toute pleine de la
force de la vérité divine [70].

Nous devons propager avec ardeur la
Vérité de Jésus-Christ, faire en sorte
que d'autres partagent le trésor que
nous avons reçu, de façon à leur faire
découvrir qu'il n’y a rien de plus
beau que d’être rejoints, surpris
par l’Évangile, par le Christ. Il n’y a
rien de plus beau que de le
connaître et de communiquer aux
autres l’amitié avec lui [71].

27. Dans le Décret sur l'apostolat des
laïcs, le Concile Vatican II enseigne
que « l’apostolat ne peut atteindre
une pleine efficacité que grâce à une
formation à la fois différenciée et
complète. C’est ce qu’exigent non
seulement le constant progrès
spirituel et doctrinal du laïc lui-
même mais aussi diverses



circonstances tenant aux réalités,
aux personnes et aux obligations
auxquelles son activité doit pouvoir
s’adapter (…). Un certain nombre de
formes d’apostolat requièrent en
plus de la formation commune à tous
les chrétiens une formation
spécifique et particulière » [72].

Au cours des dernières années, ce
désir de gagner les âmes a réclamé
plus d’énergie, pour contrecarrer le
sécularisme qui avançait à grands
pas, au point d'obtenir droit de cité
dans des pays traditionnellement
chrétiens. Imprégner à nouveau de
l'esprit du Christ les racines de ces
nations est précisément l'objectif de
la nouvelle évangélisation [73]. Dans
la Prélature, ce travail revient à
orienter et stimuler chaque
personne, pour qu’elle s’adonne à la
mission évangélisatrice reçue lors du
Baptême, dans l'esprit et avec les
moyens spécifiques de l'Opus Dei, à



travers un apostolat d'amitié et de
confidence.

Jean Paul II insistait sur le fait que le
monde « réclame des évangélisateurs
crédibles, dans la vie desquels 
resplendisse la beauté de l'Évangile
(…).Tout baptisé, en tant que témoin
du Christ, doit acquérir la formation
appropriée à sa situation, non
seulement pour éviter que sa foi ne
s'épuise par manque de vigilance
dans un milieu hostile comme l'est le
milieu sécularisé, mais aussi pour
soutenir son témoignage
évangélisateur » [74].

Apostolat personnel d'amitié
et de confidence

28. Notre Seigneur est venu sur cette
terre pour que toutes les âmes
parviennent à la vie éternelle. Il veut
aussi compter sur ses disciples : ut
eatis, allez – dit-il aux chrétiens
comme Il le disait aux Apôtres –



allez, et portez du fruit, et que votre
fruit demeure (cf. Jn 15,16). En
conséquence, mes filles et mes fils,
nous avons à porter sa doctrine dans
les milieux les plus divers, puisque
toutes les âmes nous intéressent pour
le Seigneur. Mais il est normal de
commencer par ceux que Dieu a
placés plus près de nous.

Dans la Prélature de l'Opus Dei,
comme je vous le disais, nous
donnons la priorité à ce que saint
Josémaria appelait l’apostolat
d'amitié et de confidence : un
rapport personnel où un cœur verse
dans un autre sa connaissance et son
amour du Christ, lui permettant ainsi
de s’ouvrir aux douces impulsions de
la grâce.

L'amitié suppose, en même temps
qu’elle suscite, la communion de
sentiments et d’aspirations. Or « là
où se réalise principalement cette
communion, c’est dans la vie



commune (…) ; de là vient que vivre
ensemble soit le propre de l’amitié
» [75]. C’est en se fréquentant qu’on
fait les premiers pas sur le chemin de
l’amitié. Aussi sommes-nous contents
de saisir les occasions de nous faire
de nouveaux amis, que nous offre la
vie professionnelle et sociale. Nous
avons envie de les aider, autant que
d’apprendre d’eux : l’amitié est par
essence réciproque. Saint Josémaria
nous encourageait à nous conduire
comme le Christ qui passe au milieu
des gens, sur la route de la vie
quotidienne. Le Seigneur veut se
servir de nous – de nos rapports
avec les autres, de cette capacité
qu’Il nous a donnée d’aimer et de
nous faire aimer – pour continuer
à se faire des amis sur la terre
[76].

Une des caractéristiques éminentes
de cette manière de servir, c’est la
nécessité de savoir s’adapter à la
capacité et la mentalité de chacun,



afin d’être compris de ceux qui nous
écoutent. Saint Josémaria appelait 
don de langues cet effort pour se
faire comprendre. Fruit de la grâce,
de la prière et de la formation
acquise, cet effort permet à la
doctrine de l’Église de résonner avec
des harmoniques nouvelles aux
oreilles des gens. Il faut répéter la
même chose, mais de manières
différentes. C'est la forme qui doit
être toujours nouvelle, toujours
variée – pas la doctrine [77].

Il s’agit ce faisant d’imiter Jésus, qui
proposait les enseignements les plus
élevés au moyen de paraboles et de
comparaisons que tous – chacun à
son niveau – étaient en mesure de
comprendre. Sachons nourrir notre
désir d'exposer les vérités
chrétiennes de façon attrayante : que
votre parole soit toujours
bienveillante, pleine de force et de sel,
sachant répondre à chacun comme il
faut (Col 4,6). Il n’est pas question ici



de suivre des procédures, ou de faire
assaut d’érudition, mais de
transmettre du solide, en cherchant
la gloire de Dieu et le bien des âmes.

29. Dans ce contexte, la connaissance
profonde de la Sainte Écriture –
Ancien et Nouveau Testaments – fruit
d'une lecture assidue et d'une
méditation attentive, revêt une
importance fondamentale. C'est ce
qu'a rappelé récemment le pape
Benoît XVI, dans l'Exhortation
Apostolique Verbum Dominisur la
Parole de Dieu dans la mission de
l'Église. Dans ce document, évoquant
les grands saints auxquels le
Seigneur a accordé des lumières
spéciales pour approfondir le sens
spirituel de la Bible, le pape affirme
qu’un de ces rayons de lumière brilla
à travers saint Josémaria et sa
prédication sur l’appel universel à
la sainteté [78].



Le Souverain Pontife écrit qu’un 
temps important de l’animation
pastorale de l’Église, où l’on peut
avec sagesse redécouvrir le
caractère central de la Parole de
Dieu, est la catéchèse qui, dans ses
diverses formes et phases, doit
toujours accompagner le Peuple de
Dieu [79]. Et il montre comment la
rencontre des disciples d’Emmaüs
avec Jésus décrite par l’évangéliste
Luc (cf. Lc 24,13-35) représente, en
un certain sens, le modèle d’une
catéchèse au centre de laquelle se
trouve « l’explication des Écritures
» que seul le Christ est en mesure
de donner (cf. Lc 24,27-28), en
montrant leur accomplissement
dans sa personne. C’est ainsi que
renaît l’espérance, plus forte que
tout échec, qui fait de ces disciples
des témoins convaincus et
crédibles du Ressuscité [80]. Ces
paroles ne vous remettent-elles pas
en mémoire la prédication joyeuse
de saint Josémaria, affirmant que,



désormais, Emmaüs, c’est le monde
entier, parce que le Seigneur a
ouvert les chemins divins de la
terre [81] ?

Rappelez-vous la manière dont il
nous transmettait l’enseignement
contenu dans ce passage de saint
Luc. Toute la vie du Christ ,
expliquait-il, est un modèle divin à
imiter, mais ce que nous rapporte
l’évangéliste de la scène d’Emmaüs
nous regarde de manière toute
spéciale [82]. Cette scène
évangélique lui servait aussi à nous
parler de l’apostolat personnel
d’amitié et de confidence. Il en
soulignait une caractéristique
importante : c’est à nous de prendre
l’initiative, d’aller au devant des gens
pour leur offrir notre amitié et les
aider dans leur recherche de Dieu,
dans le respect et la protection de
l’intimité et de liberté de tous.



Sur le chemin d'Emmaüs, le
Ressuscité va à la recherche de deux
disciples qui retournaient chez eux,
découragés par les évènements
douloureux dont ils avaient été
témoins : la Passion et la Mort de leur
Seigneur. Ce geste de Jésus nous
montre que l'amitié nous amène à
partager les joies et les peines de nos
amis, à nous montrer solidaires et
leur consacrer du temps. Jésus
chemine aux côtés de ces deux
hommes qui ont presque perdu
tout espérance, au point que la vie
commence à leur sembler
dépourvue de sens. Il comprend
leur douleur, pénètre dans leur
coeur, leur communique un peu de
la vie qu'Il porte en Lui [83]. De la
même façon nous avons à partager
les soucis, les aspirations, les
difficultés de ceux que nous
fréquentons, en restant parmi nos
compagnons de travail comme l’un
d’entre eux, sans laisser aucune
barrière nous séparer d’eux : c'est là



une caractéristique merveilleuse de
l'esprit de l'œuvre, qui ne retire
personne de sa place et nous invite à
être dans le monde sans être
mondains.

Ainsi devons-nous nous comporter
dans le milieu où nous évoluons,
sans oublier que, si nous sommes
fidèles, c'est Jésus-Christ qui agit en
nous, et veut se servir de notre
exemple et de nos paroles pour
toucher d’autres personnes, en
même temps que celles-ci nous
enrichissent par leur amitié. Rien
n’est plus naturel pour de vrais amis
que de partager entre eux les joies et
les peines, les activités et, bien
évidemment, le plus grand trésor que
puisse posséder un chrétien : la vie
du Christ, précisément. Nous leur
parlerons de Dieu, de la joie de sa
présence dans notre âme en état de
grâce, de la valeur immense que Lui
seul peut conférer à une existence
humaine.



En agissant de la sorte, les chrétiens
coopèrent efficacement à la mission
évangélisatrice de l'Église. Faisant
entrer le Christ dans le cœur et l’âme
de ceux qu’ils connaissent, ils
contribuent à hisser la Croix au
sommet de toutes les activités
humaines.

Apostolat de la famille et de
la jeunesse

30. Nombreuses sont les activités qui
contribuent à fortifier l’expansion du
royaume de Dieu. Certaines,
toutefois, revêtent objectivement une
importance majeure en fonction des
besoins de l’époque et du lieu. La
famille, la formation de la jeunesse et
le monde de la culture concentrent
sur eux une grande partie du défi de
la nouvelle évangélisation à laquelle
invite le Saint Père.

La famille a un urgent besoin de voir
réaffirmer son terreau originaire,



voulu par Dieu lors de la création, et
que malheureusement l’état des
mœurs et la législation civile de
nombreux pays s'évertuent à
pervertir. C'est une tâche
d'importance capitale, pour laquelle
les catholiques se retrouvent aux
côtés de personnes d’autres
croyances ou sans religion,
convaincues elles aussi que la
promotion de la famille, communion
d’amour entre un homme et une
femme, indissoluble et ouverte à la
vie, constitue un pilier irremplaçable
du juste ordonnancement de la
société, et un fondement essentiel
pour permettre aux hommes
d’accéder à la maturité et au
bonheur. En plus de la contribution
que nous pouvons apporter en
collaborant avec d’autres, il y a l’aide
personnelle que chacun peut
apporter : par exemple, aider des
conjoints à se pardonner
mutuellement, et à mieux
comprendre que leur vie est donnée



à l’autre ; et, dans le cas d’un couple
chrétien, l’aider à réaliser qu’il
participe à un mystère, celui de
l’union du Christ avec son Église.
Cette fidélité de chacun des époux,
qui devient avec le passage du temps
manifestation de l’amour véritable,
trace aussi le chemin qui conduit au
Ciel.

Le travail apostolique avec la
jeunesse représentera toujours un
défi vital pour le monde et pour
l'Église : c’est dans les années de
jeunesse, en effet, que se
construisent ceux qui pourront
redresser le cap de la société et la
faire avancer sur les routes
marquées par le Créateur et
Rédempteur.

Dans ce domaine, l'apostolat des
loisirs et le bon usage du temps libre
acquièrent une signification
singulière. Je me contenterai de vous
rappeler ce que je vous ai écrit en



2002 : il importe de remplir de sens
chrétien « les mœurs, les lois, la
mode, les moyens de communication,
les expressions artistiques. Autant
d'aspects qui sont au cœur battant de
la bataille pour la nouvelle
évangélisation de la société à laquelle
le Saint Père ne se lasse pas d'appeler
les chrétiens [84]. »

Apostolat et culture

31. Le vaste monde de la pensée et de
la culture, des sciences, des lettres et
de la technique demeure un champ
privilégié qui demande à être éclairé
par les lumières de l'Évangile. « Les
chrétiens sont donc appelés à avoir
une foi qui leur permette de se
confronter de manière critique à la
culture actuelle, en résistant à ses
séductions ; d'influer avec efficacité
sur les milieux culturels,
économiques, sociaux et politiques ;
de manifester que la communion
entre les membres de l'Église



catholique et avec les autres
chrétiens est plus forte que tout lien
ethnique ; de transmettre
joyeusement la foi aux nouvelles
générations ; d'édifier une culture
chrétienne capable d'évangéliser la
culture toujours plus vaste dans
laquelle nous vivons » [85].

Les apostolats de l'œuvre sont une
mer sans rivage. Nous voulons
accueillir toute personne à bras
grand ouverts, comme le Christ sur la
Croix. De là notre détermination
pour atteindre ceux qui sont le plus
loin de Dieu, comme nous l’a appris
saint Josémaria, qui aimait tant – il le
disait toujours – l’apostolat ad fidem.
Saint Josémaria nous encourageait à 
nous impliquer tout spécialement
dans l’apostolat ad gentes, avec
les « gentils » (…). En commençant,
dirai-je pour rappeler la leçon de
toujours, par une amitié sincère,
loyale, humainement bonne [86].À
l’occasion des multiples relations



offertes par l’exercice de nos
professions, dans un monde
caractérisé par la globalisation, il
sera facile de dialoguer avec des
personnes d'autres confessions et
croyances, ou avec des gens sans
aucune religion, avec le désir de
susciter en eux l'envie de mieux
connaître Dieu. Nous aiderons même
ceux qui manifestent une attitude
hostile à l'Église catholique, si nous
nous efforçons de les traiter avec
bienveillance, patience,
compréhension et affection.

Je considère comme
particulièrement important , disait
Benoît XVI dans un discours à la
Curie romaine, le fait que les
personnes qui se déclarent
agnostiques ou athées doivent
également nous tenir à cœur en
tant que croyants. Lorsque nous
parlons d'une nouvelle
évangélisation ces personnes sont
peut-être effrayées. Elles n’aiment



pas se voir comme faisant l'objet
d'une mission, ni renoncer à leur
liberté de pensée et de volonté.
Mais la question de Dieu ne laisse
pas de se poser pour elles aussi,
quand bien même elles ne peuvent
pas croire au caractère concret de
son attention pour nous [87].

La participation spéciale à des
initiatives de ce genre peut n’être le
fait que de quelques-uns, mais nous
ressentons tous le devoir de les
appuyer avec notre prière. Car
chacun de nous, enfant de Dieu dans
la sainte Église, ne veut vivre que
pour porter le nom du Seigneur à
tous les peuples et toutes les cultures,
jusqu'aux derniers confins de la terre
(cf. Ac 9,15).

FORMATION
PROFESSIONNELLE

32. Le travail ordinaire constitue,
selon l'esprit de l'Opus Dei, la



charnière de la sanctification
personnelle et le cadre habituel du
travail apostolique de ses fidèles : on
comprend dès lors l’importance
attachée, dans la Prélature, à la
compétence professionnelle. L’étude,
la formation professionnelle,
quelle qu’elle soit, sont obligations
graves chez nous [88].

À l’époque récente, le Magistère de
l’Église, dans un enseignement que
nous ne pouvons lire sans penser à
ce que prêchait saint Josémaria
depuis 1928, a parlé du travail
comme lieu de la recherche de la
sainteté par les fidèles laïcs. Il a
insisté sur « le devoir particulier de 
former une spiritualité du travail
susceptible d'aider tous les hommes
à s'avancer grâce à lui vers Dieu,
Créateur et Rédempteur, à participer
à son plan de salut sur l'homme et le
monde, et à approfondir dans leur
vie l'amitié avec le Christ [89]. »



Travail et unité de vie

33. Dans l’homélie « Aimer le monde
passionnément », saint Josémaria
soulignait l'importance de l’ unité de
vie du chrétien, qui harmonise piété,
travail et apostolat. Je n'ai cessé de
l'enseigner en utilisant des paroles
de la Sainte Écriture : le monde
n'est pas mauvais, puisqu'il est
sorti des mains de Dieu, puisqu'il
est sa création, puisque Yahvé l'a
contemplé et a vu qu'il était bon
(Cf. Gn 1,7 et s.). C'est nous, les
hommes, qui le rendons laid et
mauvais, par nos péchés et nos
infidélités. N'en doutez pas, mes
enfants : toute forme d'évasion
hors des honnêtes réalités
quotidiennes est pour vous,
hommes et femmes de ce monde, à
l'opposé de la volonté de Dieu.

Tout au contraire, vous devez
maintenant comprendre — avec
une clarté nouvelle — que Dieu



vous appelle à le servir dans et à
partir des tâches civiles,
matérielles, séculières de la vie
humaine : c'est dans un
laboratoire, dans la salle
d'opération d'un hôpital, à la
caserne, dans une chaire
d'université, à l'usine, à l'atelier,
aux champs, dans le foyer familial
et au sein de l'immense panorama
du travail, c'est là que Dieu nous
attend chaque jour. Sachez-le
bien : il y a quelque chose de saint,
de divin, qui se cache dans les
situations les plus ordinaires et
c'est à chacun d'entre vous qu'il
appartient de le découvrir (…).

Il n'y a pas d'autre chemin, mes
enfants : ou nous savons trouver
le Seigneur dans notre vie
ordinaire, ou nous ne le
trouverons jamais. Voilà pourquoi
je puis vous dire que notre époque
a besoin qu'on restitue, à la
matière et aux situations qui



semblent les plus banales, leur
sens noble et originel, qu'on les
mette au service du Royaume de
Dieu, qu'on les spiritualise, en en
faisant le moyen et l'occasion de
notre rencontre continuelle avec
Jésus-Christ [90].

La formation donnée par la Prélature
a pour but de susciter en chacun
l’esprit surnaturel qui lui permet de
s’efforcer de travailler avec toute la
perfection humaine possible, et avec
la volonté de servir, en convertissant
le travail en instrument de sainteté et
d'apostolat. Dans ce but, nous devons
tâcher d’acquérir parmi nos
collègues cet indispensable prestige
professionnel, fruit d’années d’effort
et d’ardeur au travail. Chacun reçoit
cette formation spécifique comme
tous les autres citoyens : dans
l’enseignement supérieur, dans les
écoles professionnelles, les ateliers,
etc., où chacun fait ses études ou
apprend un métier. L'esprit de



l'œuvre nous pousse à préserver et
améliorer constamment cette
compétence. Nous connaissons tous
l’entière liberté dont nous jouissons,
tant au moment de choisir un métier
que dans la manière de l’exercer.
L’Œuvre se contente de nous
apprendre à nous sanctifier dans ces
activités, sans s’immiscer dans les
choix professionnels de chacun.

Ce n’est pas le type d’activité qui
compte, pourvu qu’elle soit honnête. 
Qu'est-ce qui est le plus
important : être professeur à la
Sorbonne ou s’occuper de la
maison ? Je te répondrai que si tu
es sainte parce que tu te sanctifies
dans ton travail, c'est cela le plus
important [91]. Et notre fondateur
ajoutait une autre fois : lorsque, en
parlant des femmes de ménage qui
travaillent à l'Université de
Navarre, j'affirme ne pas savoir si
leur travail est aussi important,
voire plus important, que celui de



la présidence de l’Université, je ne
plaisante pas : je ne fais que
répéter ce que j'ai toujours pensé.
Le travail d'une de ces femmes qui
s'y met avec joie et fait tout par
amour peut être héroïque, sans
rien de prosaïque, et dès lors bien
plus efficace que celui d'un grand
chercheur qui ne pense qu'à ses
publications. J'insiste : qu'est-ce
qui a le plus de valeur ? Tout
dépend de l'amour et de l'esprit de
sacrifice avec lequel on réalise son
travail, pourvu toutefois que le
sacrifice soit libre, joyeux,
volontaire : sinon, mieux vaut
s’abstenir [92].

Tous les catholiques ont le devoir de
faire tout ce qu’ils peuvent pour que
le Christ règne effectivement dans la
société, et ces saintes aspirations se
manifestent aussi lorsqu’on
essaied'acquérir le prestige
professionnel nécessaire pour être



un lampadaire d'où brille la lumière
du Christ (cf. Mc 4,21).

Les étudiants, pour leur part, doivent
se sentir tenus d'obtenir de bons
résultats. N'oubliez pas cette
réflexion de saint Josémaria
recueillie dans Chemin, qui a guidé
des générations de jeunes du monde
entier : Une heure d’étude, pour un
apôtre moderne, c’est une heure de
prière [93].

Droiture d'intention

34. Alors même que nous veillons à
être professionnellement qualifiés,
faisons preuve de responsabilité en
nous rappelant que le travail, quel
qu’il soit, reste toujours un moyen
pour atteindre la sainteté et nous
occuper d’apostolat. Cette
perspective ne saurait être perdue de
vue dans les circonstances actuelles :
en effet, dans la société
d’aujourd’hui, fortement



compétitive, il est facile de placer
l’exercice de la profession au
premier rang de nos préoccupations,
en reléguant à l’arrière-plan nos
autres devoirs envers Dieu, notre
famille et les autres. Avec saint
Josémaria, j’insiste sur ce point : 
travaillez face à Dieu, sans
ambitionner la gloire humaine.
Certains voient dans le travail un
moyen de recevoir des honneurs,
ou d’acquérir le pouvoir ou la
richesse qui satisferont leur
ambition personnelle, ou pour
éprouver l’orgueil de leurs propres
performances.

Pour nous, enfants de Dieu dans
son Opus Dei, le travail ne peut
avoir aucun rapport avec
l’égoïsme, la vanité ou l’orgueil.
Nous ne voyons en lui qu’une
possibilité d’être au service de
tous les hommes par amour de
Dieu [94].C’est pourquoi notre
fondateur ajoutait : un bon indice de



la droiture d’intention avec
laquelle vous devez exercer votre
métier, c’est précisément la
manière dont vous tirez parti des
relations sociales ou amicales qui
se nouent au travail pour
approcher les âmes de Dieu : cela
peut aller, si les circonstances s’y
prêtent, jusqu’à aborder avec elles
la question de leur vocation [95].

Dans le cadre de la formation
professionnelle, nous devons
nécessairement tendre à bien
connaître les aspects de la doctrine
catholique les plus en rapport avec
notre domaine professionnel, ou qui
revêtent une actualité particulière
dans le pays : ils peuvent varier d’un
lieu à l’autre, mais certains sont
partout à l’ordre du jour, par
exemple tout ce qui touche au
mariage et à la famille, à l'éducation,
à « l'évangile de la vie », la
bioéthique, la justice et la charité
dans les relations de travail… C'est



pourquoi l’exemple de la droiture
dans l’accomplissement des devoirs
professionnels, familiaux et sociaux
constitue un témoignage crédible
que nous sommes tous appelés à
rendre. « Fruit de votre droiture
humaine et chrétienne, vous ai-je
écrit un jour, de nombreuses
initiatives naîtront en outre dans les
milieux où vous évoluez, qui auront
pour objectif direct de résoudre des
problèmes sociaux particuliers, dans
une collaboration noble et fraternelle
avec d’autres hommes et femmes de
bonne volonté. J'élève en ce moment
mon cœur en action de grâces vers
Notre Seigneur, car autour de la
Prélature, avec l’aide de nombreux
coopérateurs catholiques et non-
catholiques, s’épanouissent
d’abondantes réalités de solidarité
qui contribuent à implanter sur la
terre la justice et la paix, en
apportant à des dizaines de milliers
de personnes, pour citer saint
Josémaria, le baume fort et



pacifique de l'amour (Quand le
Christ passe , n° 183) »[96].

Spontanéité apostolique

35. J’ai voulu, mes filles et mes fils,
vous faire considérer de nouveau
que l’unique ambition, l’unique
aspiration de l’Opus Dei et de
chacun de ses enfants est de servir
l’Église comme elle veut être
servie, au sein de la vocation
spécifique que le Seigneur nous a
donnée [97]. Et il n’était pas rare que
saint Josémaria parle de l’Opus Dei
en disant que c’est une 
désorganisation organisée, parce
que sa façon propre de collaborer à
la mission de l’Église, voulue par
Dieu, consiste à donner de la
formation aux gens, dans les divers
domaines. On peut affirmer que la
Prélature de l'Opus Dei dépense
toutes ses énergies dans cette
activité, dans cette catéchèse. C’est
vous ensuite, individuellement, avec



le bagage de la formation reçue et
assimilée, dans la liberté et la
responsabilité personnelles, qui
tâchez d’infuser la lymphe de l’esprit
chrétien dans le circuit sanguin de la
société.

Répondant à la question d'un
journaliste sur cet aspect si
caractéristique de l'œuvre, saint
Josémaria expliquait que nous
accordons une importance
première et fondamentale à la
spontanéité apostolique de
l’individu , àson initiative libre et
responsable, guidée par l'action de
l'Esprit ; et non pas aux structures
organisationnelles, aux directives,
aux tactiques et aux plans imposés
d’en-haut, depuis le siège de
gouvernement [98].

Avant de conclure, je reviens à
l’essentiel : jour après jour,
consacrons nos meilleurs efforts à
notre engagement de chrétien envers



Dieu et les autres.Appliquons-nous à
être des femmes et des hommes
absolument fidèles au Pape, priant
sans cesse pour sa personne et ses
intentions ; vivons dans l’union
affective et effective avec les évêques
et tous les fidèles catholiques. Soyons
pleins d'optimisme et de
reconnaissance envers le Seigneur à
l’idée de prendre part à la nouvelle
évangélisation. Demandons
l’intercession de la très Sainte Vierge,
Reine du monde et Mère de l'Église,
pour qu'elle nous obtienne du Ciel les
grâces nécessaires.

Nous plaçons naturellement saint
Josémaria comme intercesseur tout
spécial pour ce travail de formation :
par sa vie et son enseignement, il a
donné une forme achevée à l’esprit
reçu de Dieu le 2 octobre 1928,
permettant à ses filles et ses fils, et à
beaucoup d’autres, de parcourir tous
les chemins de la terre en les rendant
divins par la grâce de l’Esprit saint.



Avec toute mon affection, je vous
bénis

Votre Père.

+ Xavier

Rome, le 2 octobre 2011

[1] Benoît XVI, Encyclique Spe Salvi,
30 novembre 2007, n. 2.

[2] Cf. Benoît XVI, Lettre apostolique 
Ubicumque et semper, 21 septembre
2010.

[3] Benoît XVI, Homélie de la messe
de conclusion de la Journée mondiale
de la jeunesse, 21 août 2011.

[4] Saint Josémaria, Entretiens, n. 24.

[5] Saint Josémaria, Lettre du 6 mai
1945, n. 19.



[6] Saint Josémaria, Lettre du 24 mars
1931, n. 9.

[7] Saint Josémaria, Chemin, n. 372.

[8] Saint Josémaria, Notes prises lors
d’une réunion de famille, 18 juin
1972.

[9] Saint Augustin, Sermon 169, 13
(PL 38, 923).

[10] Saint Josémaria, Notes prises
lors d’une réunion de famille, 1963.

[11] Saint Josémaria, Amis de Dieu, n.
24.

[12] Ibid., n. 26.

[13] Ibid.

[14] Saint Josémaria, Lettre du 9
janvier 1932, n. 28.

[15] Jean-Paul II, Exhortation
apostolique Christifideles laici, 30
décembre 1988, n. 63.



[16] Symbole Quicumque.

[17] Concile Vatican II, décret 
Apostolicam actuositatem, n. 4.

[18] Saint Josémaria, Amis de Dieu, n.
74.

[19] Ibid., n. 84.

[20] Ibid.

[21] Saint Josémaria, notes prises lors
d’une réunion de famille, 28
novembre 1972.

[22] Catéchisme de l’Église
catholique , n. 1080.

[23] Saint Josémaria, Amis de Dieu, n.
77.

[24] Benoît XVI, Allocution lors de
l’Angélus, 28 octobre 2007.

[25] Cf. saint Josémaria, Chemin, n.
380.



[26] Jean-Paul II, Discours à un
groupe d’évêques en visite ad limina,
18 novembre 1999.

[27] Alvaro del Portillo, Vocation et
mission du prêtre, Le Laurier, Paris,
1991.

[28] Saint Josémaria, Lettre du 8 août
1956, n. 47.

[29] Jean-Paul II, Exhortation
apostolique Christifideles laici, 30
décembre 1988, n. 60.

[30] Benoît XVI, Exhortation
apostolique Sacramentum caritatis,
22 février 2007, n. 64.

[31] Saint Josémaria, Chemin, n. 947.

[32] Saint Josémaria, Notes prises
lors d’une réunion de famille, 30
octobre 1964.

[33] Jean-Paul II, Homélie, 19 août
1979.



[34] Cf. Jean-Paul II, Constitution
apostolique Ut sit, 28 novembre 1982.

[35] Cf. Saint Josémaria, La Abadesa
de las Huelgas. Estudio teológico
jurídico, Rialp, Madrid, 3e éd., 1974, p.
153. La Congrégation pour le clergé a
publié récemment un document, Le
prêtre, confesseur et directeur
spirituel, ministre de la miséricorde
divine (9 mars 2011) qui affirme
explicitement que « des fidèles laïcs
bien formés réalisent [eux aussi] ce
service de conseil sur le chemin de la
sainteté » (n. 65).

[36] Saint Josémaria, Notes d’une
méditation, 31 décembre 1970.

[37] Saint Josémaria, Entretiens, n.
93.

[38] Saint Josémaria, Amis de Dieu, n.
15.

[39] Ibid., n. 188.



[40] Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, n. 135.

[41] Saint Josémaria, Lettre du 6 mai
1945, n. 35.

[42] Saint Josémaria, Amis de Dieu, n.
157.

[43] Ibid., n. 161.

[44] Cf. Concile Vatican II,
Constitution Sacrosanctum
Concilium, n. 2.

[45] Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, n. 87.

[46] Cf. Benoît XVI, Encyclique Spe
salvi, 30 novembre 2007, n. 2.

[47] Cf. Présentation générale du
Missel romain, n. 55.

[48] Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, n. 89.



[49] Saint Jean Damascène, 
Exposition sur la foi orthodoxe, IV, 7
(PG 94, 1175).

[50] Vivre la Sainte Messe , Le
Laurier, 2010.

[51] Joseph Ratzinger-Benoît XVI, 
Opera omnia, vol. XI, Préface.

[52] Congrégation pour le culte divin
et la discipline des sacrements,
Instruction Redemptionis
Sacramentum , 25 mars 2004, n. 5.

[53] Cf. Concile Vatican II,
Constitution Sacrosanctum
Concilium, n. 11.

[54] Benoît XVI, Rencontre avec les
prêtres du diocèse d’Albano, 31 août
2006.

[55] Saint Josémaria, Forge, n. 833.

[56] Saint Josémaria, Notes intimes, n.
110 (17 novembre 1930) ; cité par don



Álvaro del Portillo, Lettre du 15
octobre 1991.

[57] Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, n. 10.

[58] Jean-Paul II, Exhortation
apostolique Christifideles laici, 30
décembre 1988, n. 60.

[59] Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, n. 10.

[60] Saint Grégoire le Grand, Moralia,
I, 32, 45 (PL 75, 517).

[61] Ibid.

[62] Saint Josémaria, Lettre du 24
octobre 1965, n. 24-25.

[63] Saint Josémaria, Lettre du 11
mars 1940, n. 47.

[64] Concile Vatican II, Décret 
Optatam totius, n. 16 ; cf. Pie XII,
Discours, 24 juin 1939 ; Paul VI,
Discours, 12 mars 1964 ; Jean-Paul II,



Encyclique Fides et Ratio, 14
septembre 1988, n. 43 et suiv.

[65] Saint Josémaria, Lettre du 9
janvier 1951, n. 22.

[66] Saint Josémaria, Lettre du 14
février 1964, n. 1.

[67] Saint Josémaria, Notes d’une
réunion de famille, 30 avril 1961.

[68] Cf. Codex iuris particularis seu
Statuta Prælaturæ Sanctæ Crucis et
Operis Dei , n. 109.

[69] Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, n. 10.

[70] Ibid., n. 149.

[71] Benoît XVI, Homélie de la Messe
d’intronisation, 24 avril 2005.

[72] Concile Vatican II, Décret 
Apostlicam actuositatem, n. 28.



[73] Cf. Benoît XVI, Encyclique 
Caritas in veritate, 29 juin 2009, n. 29
; et entre autres les Discours du 19
octobre 2006, 11 juin 2007, 12 mars
2010, 24 septembre 20011.

[74] Jean-Paul II, Exhortation
apostolique Ecclesia in Europa, 28
juin 2003, n. 49.

[75] Saint Thomas d’Aquin, 
Commentaire de l’Éthique à
Nicomaque, IX, lect. 14.

[76] Saint Josémaria, Lettre du 9
janvier 1932, n. 5.

[77] Saint Josémaria, Lettre du 30
avril 1946, n. 71.

[78] Benoît XVI, Exhortation
apostolique Verbum Domini, 30
septembre 2010, n. 48.

[79] Ibid., n. 74.

[80] Ibid.



[81] Saint Josémaria, Amis de Dieu, n.
314.

[82] Saint Josémaria, Notes prises
lors d’une réunion de famille, avril
1951.

[83] Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, n. 105.

[84] Lettre du 28 novembre 2002 , n.
11.

[85] Jean-Paul II, Exhortation
apostolique Ecclesia in Europa, 28
juin 2003, n. 50.

[86] Saint Josémaria, Notes prises
lors d’une réunion de famille, 15
avril 1973.

[87] Benoît XVI, Discours à la Curie
romaine, 21 décembre 2009.

[88] Saint Josémaria, Chemin, n. 334.

[89] Jean-Paul II, Encyclique Laborem
exercens, 14 septembre 1981, n. 24.



[90] Saint Josémaria, Homélie «
Aimer le monde passionnément », 8
octobre 1967 (dans Entretiens, n.
114).

[91] Saint Josémaria, Notes prises
lors d’une réunion de famille, 30 août
1961.

[92] Saint Josémaria, Notes prises
lors d’une réunion de famille, 10
avril 1969.

[93] Saint Josémaria, Chemin, n. 335.

[94] Saint Josémaria, Lettre du 15
octobre 1948, n. 18.

[95] Ibid., n. 31.

[96] Lettre du 1 er juin 1999.

[97] Saint Josémaria, Lettre du 31 mai
1943, n. 1.

[98] Saint Josémaria, Entretiens, n.
19.



pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-fr/article/lettre-pastorale-
du-2-octobre-2011/ (19/01/2026)

https://opusdei.org/fr-fr/article/lettre-pastorale-du-2-octobre-2011/
https://opusdei.org/fr-fr/article/lettre-pastorale-du-2-octobre-2011/
https://opusdei.org/fr-fr/article/lettre-pastorale-du-2-octobre-2011/

	Lettre sur la nouvelle évangélisation (2.X.2011)
	FORMATION POUR LA NOUVELLE EVANGELISATION
	Comme les premiers chrétiens
	Nécessité et importance de la formation
	Liberté, docilité, sens des responsabilités
	FORMATION HUMAINE
	La tempérance
	La force
	Qualité humaine
	Qualité humaine des ministres sacrés
	FORMATION SPIRITUELLE
	S'identifier avec Jésus-Christ
	Les moyens
	Le sacrement de la Réconciliation
	Esprit d'initiative et docilité
	Humilité et prudence dans l'exercice de la direction spirituelle
	La formation liturgique
	La liturgie de la Parole
	La liturgie eucharistique
	FORMATION À LA DOCTRINE CATHOLIQUE
	Fidélité au Magistère et liberté dans les matières de libre opinion
	FORMATION À L'APOSTOLAT
	Apostolat personnel d'amitié et de confidence
	Apostolat de la famille et de la jeunesse
	Apostolat et culture
	FORMATION PROFESSIONNELLE
	Travail et unité de vie
	Droiture d'intention
	Spontanéité apostolique


