
opusdei.org

Lettre du Prélat
(mars 2011)

La vie de chaque jour nous
offre de nombreuses occasions
de montrer à Dieu que nous
l'aimons. Le Carême est un
moment privilégié pour mettre
encore plus d'efforts dans ces
manifestations d'affection.

09/03/2011

Mes chers enfants : que Jésus vous
garde !

« Rien n’est plus agréable ni plus
cher à Dieu que le retour des



hommes à lui dans un repentir
véritable. » [1] Paroles toujours
actuelles, mais tout spécialement
durant les semaines qui s’annoncent,
puisque le carême commence dans
huit jours. Au cours de la liturgie du
mercredi des Cendres, reprenant des
mots de saint Paul, l’Église nous
exhorte avec une tendre insistance : 
Ne laissez pas sans effet la grâce reçue
de Dieu. Car il est dit dans l’Écriture :
« Au moment favorable je t’ai exaucé,
au jour du salut je suis venu à ton
secours. » Or c’est maintenant le
moment favorable, c’est maintenant le
jour du salut. [2]

Dans une vision chrétienne de la vie,
explique le saint-père, chaque
moment est favorable et chaque
jour est un jour de salut : mais la
liturgie de l’Église applique de
façon toute particulière ces
paroles au temps du carême [3] .
Les semaines que nous nous
apprêtons à parcourir sont



spécialement propices pour nous
approcher davantage du Seigneur,
attirés par sa grâce. Demandons à
l’Esprit Saint de nous faire découvrir
le sérieux de cet appel, afin que ces
jours ne passent pas sur notre âme,
comme l’écrivait saint Josémaria, 
comme passe l’eau sur les pierres,
sans laisser de trace [4] . Disons au
Seigneur : Je me laisserai imprégner,
transformer ; je me convertirai, je me
tournerai de nouveau vers le Seigneur
en l’aimant comme il désire être aimé.
[5]

Il ne s’agit pas seulement de la
conversion d’un pécheur qui décide
de s’ouvrir à la grâce en passant de la
mort spirituelle à la Vie avec un
grand V. C’est également par des
changements quotidiens qu’une
chrétienne ou un chrétien s’approche
davantage de Dieu, participe plus
intensément à la vie du Christ à
travers les sacrements, cultive
l’esprit de prière, se met



concrètement et efficacement au
service du bien spirituel et matériel
des autres. La conversion — dit
Benoît XVI — c’est aller à contre-
courant, le « courant » étant le
style de vie superficiel, incohérent
et illusoire qui souvent nous
entraîne, nous domine et nous
rend esclaves du mal, ou tout au
moins prisonniers de la médiocrité
morale. Avec la conversion, au
contraire, nous visons le haut
degré de la vie chrétienne, nous
adhérons à l’Évangile vivant et
personnel, qui est le Christ Jésus.
[6]

Le Seigneur nous a donné, dans
l’Église, de nombreux chemins, de
nombreuses manières de favoriser
les conversions personnelles
successives qui sont si nécessaires à
l’existence chrétienne. Rappelons-
nous, avec des mots de saint
Josémaria, que ces changements
spirituels doivent s’effectuer avec



persévérance, et même souvent au
cours d’une même journée : 
Recommencer ? Oui ! Chaque fois que
tu fais un acte de contrition — et nous
devrons en faire beaucoup chaque
jour — tu recommences, parce que tu
offres à Dieu un amour nouveau. [7]
Est-ce que nous pensons
fréquemment que Dieu nous attend
en cet instant ? Est-ce que nous nous
arrêtons pour demander : Que veux-
tu de moi, Seigneur ? Sommes-nous
animés du désir de nous approcher
de plus en plus de Jésus-Christ ?

Je voudrais vous parler maintenant
d’un moyen bien spécifique de nous
réorienter vers l’amitié avec la Très
Sainte Trinité : les retraites
spirituelles, traditionnellement plus
fréquentes durant le carême. Ce n’est
certes pas le seul moment où elles
sont proposées, mais la liturgie de ce
temps de carême, avec son appel
insistant à changer de vie, est pour
beaucoup de chrétiens une invitation



à profiter de cette époque pour faire
une retraite. On peut d’ailleurs en
dire autant des récollections
mensuelles, qui occupent une place
importante parmi les moyens de
formation spirituelle que la prélature
propose à des milliers de gens dans
le monde entier.

Saint Josémaria faisait observer que
cette pratique spirituelle est
commune dans l’Église depuis les
premiers siècles : chaque fois que
quelqu’un cherchait à se préparer
pour une mission, ou se sentait tout
simplement poussé à répondre plus
généreusement aux appels de la
grâce, il tâchait d’intensifier sa
relation avec le Seigneur. Des
retraites, les premiers chrétiens en
faisaient déjà. Après l’Ascension du
Christ au ciel, nous voyons les apôtres
et un nombreux groupe de fidèles
réunis au Cénacle, en compagnie de la
très Sainte Vierge, dans l’attente de
l’effusion du Paraclet que Jésus leur



avait promis. C’est là que l’Esprit
Saint les trouve perseverantes
unanimiter in oratione * (Ac 1, 14),
plongés dans la prière. Ainsi se
comportèrent aussi ces âmes qui, aux
premiers temps du christianisme, se
donnaient à Dieu dans leur propre
maison, sans s’écarter de la vie des
autres ; et les anachorètes qui
partaient au désert, pour s’y livrer à
la contemplation de Dieu… et au
travail ! […] Tous les chrétiens qui se
sont occupés sérieusement de leur
âme ont fait retraite d’une manière ou
d’une autre. Car il s’agit là d’une
pratique chrétienne. [8]

Dès les premières années de l’Œuvre,
notre fondateur accordait une
grande importance à ces moments
consacrés exclusivement à la prière
et à l’examen. Ils sont très
nécessaires pour maintenir la vie
intérieure vibrante. Qu’allons-nous
faire, toi et moi, pendant ces jours de
retraite ? — se demandait-il un jour.



Et il répondait : Fréquenter
intensément le Seigneur, le chercher,
comme Pierre, pour nouer avec lui
une conversation intime. Note que je
dis bien : conversation. Dialogue à
deux, face à face, sans se cacher dans
l’anonymat. Nous avons besoin de
cette prière personnelle, de cette
intimité, de cette relation directe avec
Dieu notre Seigneur. [9]

Au commencement de son pontificat,
le pape Benoît XVI recommandait de
nouveau la retraite spirituelle,
particulièrement celle qui se fait
dans un silence complet [10] . Et il
insiste encore dans le message
traditionnel de carême de cette
année, en commentant l’Évangile du
deuxième dimanche, celui de la
Transfiguration : Ces paroles nous
invitent à quitter la rumeur du
quotidien pour nous immerger dans
la présence de Dieu. Il veut nous
transmettre chaque jour une Parole
qui nous pénètre au plus profond de



l’esprit, où elle discerne le bien et le
mal (cf. Hé 4, 12) et affermit notre
volonté de suivre le Seigneur. [11]

Pour tirer parti de ces moyens de
formation et de transformation ,
comme notre Père les définissait, il
faut recueillir les sens et les
puissances. Sans cet effort, il est très
difficile, pour ne pas dire impossible,
de découvrir les lumières que le
Paraclet allume dans l’âme et
d’écouter sa voix, qui nous suggère
des points de lutte déterminés pour
suivre de près Jésus-Christ et
marcher à son pas.

C’est pourquoi, mes filles et mes fils,
je vous recommande de ne pas
négliger cette dimension du silence
lors des récollections mensuelles et
des retraites. Il faut savoir l’adapter
aux circonstances particulières de
ceux qui participent à ces moyens de
formation, selon qu’il s’agit de
personnes déjà familiarisées avec les



choses de l’esprit, ou qui effectuent
leurs premiers pas dans la vie
chrétienne. Comme l’administrateur
fidèle et avisé dont parle l’Évangile, il
faut savoir donner, en temps voulu, la
part appropriée [12] .

Aussi convient-il, en fonction du
développement des diverses activités
apostoliques et des personnes qui y
participent, d’organiser ces jours de
retraite en tenant compte, avec sens
surnaturel, de la situation des
assistants — même si cela implique
de multiplier les activités. Pour la
même raison, et comme nous l’a
toujours dit notre fondateur, on
assure les récollections, les cercles,
etc., même si les assistants sont
moins nombreux que prévus
initialement : même s’il n’y a qu’une
personne.

En définitive, comme nous le lisons
dans Sillon , les jours de retraite
doivent être un temps de 



recueillement pour connaître Dieu,
pour te connaître et ainsi progresser.
Un temps nécessaire pour découvrir
en quoi et comment il faut changer :
que dois-je faire ? que dois-je éviter ?
[13] Ces jours-là, nous dit également
saint Josémaria, ton examen doit être
plus profond et plus étendu que celui
de chaque soir. — Sinon tu perdras
une grande occasion de rectifier. [14]

Le saint-père le souligne dans son
message : la liturgie du carême
fournit une abondante matière pour
la méditation. La scène des
tentations de Jésus-Christ au désert,
lue le premier dimanche, nous
rappelle que la foi chrétienne
implique, à l’exemple du Christ et
en union avec lui, une lutte «
contre les Puissances de ce monde
de ténèbres » (Ép 6, 12) où le
démon est à l’œuvre et ne cesse,
même de nos jours, de tenter tout
homme qui veut s’approcher du
Seigneur [15] . Aussi pouvons-nous



nous demander si nous nous
préparons à ce combat, en recourant
avec confiance aux moyens
surnaturels. Saint Josémaria nous
proposait de suivre une tactique très
surnaturelle : Tu fais la guerre —
celle des luttes quotidiennes de ta vie
intérieure — sur des positions que tu
as portées bien au-delà des remparts
de ta forteresse. Et c’est justement là
que l’ennemi attaque : sur ta petite
mortification, sur ta prière habituelle,
sur l’ordre dans ton travail, sur ton
plan de vie. Il lui est difficile d’arriver
jusqu’aux tours de la citadelle,
vulnérables à l’assaut. — Et s’il y
parvient, c’est à bout de forces. [16]

Le dimanche d’après, nous
entendrons la voix du Père céleste
qui nous dit en désignant le Christ : 
Celui-ci est mon Fils bien-aimé, en qui
j’ai mis tout mon amour ; écoutez-le !
[17] Nous devons nous efforcer de
découvrir, dans nos moments
d’oraison personnelle, ce que le



Seigneur dit à chacun d’entre nous,
pour le mettre en pratique. Et de voir
aussi comment nous nous appuyons
sur la grâce qui nous vient des
sacrements, ainsi que des conseils
reçus dans la direction spirituelle
personnelle.

Quand vient le troisième dimanche
du carême, le 27 mars, la liturgie
nous présente la demande de Jésus
à la Samaritaine, « Donne-moi à
boire » (Jn 4, 7), qui […] exprime la
passion de Dieu pour tout homme
et veut susciter en notre cœur le
désir du don de « l’eau jaillissant
en vie éternelle » (v. 14) [18] .
Écoutons volontiers cet appel à nous
souvenir que, comme disciples du
Christ, nous devons porter partout sa
lumière et sa grâce ; surtout en
aidant nos parents et nos amis à se
réconcilier avec Dieu par le
sacrement de la pénitence ; et aussi
en les invitant à participer à une



récollection ou à une retraite
spirituelle ces jours-ci.

Nous nous approchons de la
solennité de la Saint Joseph, patron
de l’Église et de l’Œuvre. Préparons-
nous à renouveler, le 19 mars, avec
joie et reconnaissance, notre 
engagement d’amour envers le
Seigneur dans l’Œuvre. Et
demandons aussi avec confiance au
saint patriarche d’obtenir de Dieu la
grâce nécessaire pour que beaucoup
d’hommes et de femmes, de tous âges
et conditions, se décident à suivre
Jésus-Christ dans l’Opus Dei.

En outre, nous fêterons ce jour-là
l’anniversaire de l’exécution
solennelle de la bulle Ut sit , par
laquelle le très cher Jean Paul II
érigeait l’Opus Dei en prélature
personnelle, déterminant la
coopération organique de prêtres et
de laïcs pour mener à bien
l’inspiration que le Seigneur mit dans



l’âme de saint Josémaria le 2 octobre
1928. Nous avons l’obligation d’être
très fidèles, pleinement conscients de
ce que l’Esprit Saint a voulu cette
figure juridique au concile Vatican II,
ouvrant ainsi la voie à des besoins
pastoraux de l’Église.

Le 28 mars verra un nouvel
anniversaire de l’ordination
sacerdotale de notre Père.
Remercions beaucoup la Très Sainte
Trinité, car chacun de nous est
vraiment le fils de la réponse de
notre fondateur à recevoir le
sacerdoce du Christ. Sans son
acceptation généreuse, totale, du
vouloir divin, il n’y aurait pas d’Opus
Dei dans l’Église. La fondation de
l’Œuvre s’élève comme une réponse
à la question que notre Père se posait
pendant ses années de séminaire à
Saragosse, et qui fonde la raison la
plus profonde de sa détermination à
s’engager sur ce chemin et à le



poursuivre : Pourquoi suis-je devenu
prêtre ?

Prions, par son intercession, pour
que s’accroisse dans tous les pays le
nombre des vocations sacerdotales :
des hommes fidèles, épris de Dieu,
qui se consacrent avec joie au service
des âmes, en pleine fidélité au pape
et en union très étroite avec leur
évêque diocésain. Et pour que ne
manquent pas non plus dans l’Œuvre
les prêtres nécessaires pour
s’occuper des activités apostoliques
que le Seigneur nous demande. En
même temps, insistons auprès de la
Très Sainte Trinité pour que tous les
catholiques, hommes et femmes,
nourrissent l’âme sacerdotale que le
Ciel a donnée à chacun.

Ne cessez pas de prier pour le pape et
pour ses collaborateurs, en
particulier pendant la première
semaine du carême, durant laquelle
sont prêchés les exercices spirituels



pour la curie romaine. Nous en
profiterons nous aussi pour faire
notre retraite annuelle. J’espère
ardemment que vous
m’accompagnerez spirituellement
durant ces jours-là. Je n’hésite pas à
vous dire que j’invoque chaque jour
le Seigneur pour qu’aucun de nous
ne gaspille le torrent de grâces que le
Seigneur nous accorde par ce moyen.

Avec toute mon affection, je vous
bénis,

Votre Père

+ Xavier

Rome, le 1er mars 2011

[1] Saint Maxime le Confesseur, 
Lettre 11 (PG 91, 454).

[2] Missel Romain, mercredi des
Cendres, deuxième lecture (2 Co 6, 1–
2).



[3] Benoît XVI, Discours à l’audience
générale, 17 février 2010.

[4] Saint Josémaria, Quand le Christ
passe , no 59.

[5] Ibid. [6] Benoît XVI, Discours à
l’audience générale, 17 février 2010.

[7] Saint Josémaria, Forge , no 384.

* « D’un seul cœur, persévérant dans
la prière. »

[8] Saint Josémaria, Notes d’une
méditation, 25 février 1963.

[9] Ibid. [10] Benoît XVI, Discours à
un groupe d’évêques en visite ad
limina , 26 novembre 2005.

[11] Benoît XVI, Message pour le
carême 2011 , 4 novembre 2010, no 2.

[12] Lc 12, 42.

[13] Saint Josémaria, Sillon , no 177.



[14] Saint Josémaria, Chemin , no 245.

[15] Benoît XVI, Message pour le
carême 2011 , 4 novembre 2010, no 2.

[16] Saint Josémaria, Chemin , no 307.

[17] Mt 17, 5.

[18] Benoît XVI, Message pour le
carême 2011 , 4 novembre 2010, no 2.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-fr/article/lettre-du-prelat-
mars-2011/ (12/01/2026)

https://opusdei.org/fr-fr/article/lettre-du-prelat-mars-2011/
https://opusdei.org/fr-fr/article/lettre-du-prelat-mars-2011/
https://opusdei.org/fr-fr/article/lettre-du-prelat-mars-2011/

	Lettre du Prélat (mars 2011)

