
opusdei.org

Lettre du Prélat
(juin 2008)

« Connaître, faire l’expérience,
vivre, témoigner : ces quatre
mots résument la manière pour
les chrétiens de correspondre à
l’Amour de Dieu ». C’est de cette
fréquentation de Dieu, un Dieu
avec un cœur de Père, que
traite la lettre du Prélat de
l‘Opus Dei en ce mois de juin.

09/06/2008

Très chers, que Jésus garde mes filles
et mes fils !



Tout en vous écrivant en ce début du
mois de juin, je ressens le besoin de
rendre de nouveau grâces à Dieu
pour tous ses dons. La solennité de la
Fête-Dieu, et sa vigile durant laquelle
j’ai administré le sacrement de
l’Ordre à trente six diacres de la
Prélature de l’Opus Dei ; la solennité
du Sacré Cœur de Jésus il y a deux
jours ; et hier, samedi, la fête de la
Visitation de Notre Dame sont des
invitations à intensifier notre
gratitude envers notre Rédempteur
qui, de son Cœur transpercé sur la
Croix, nous prodigue tant de biens.
Nous sommes aussi reconnaissants
envers la très Sainte Vierge «
merveilleux et fécond canal » ‑
comme l’exprimait saint Josémaria ‑
par lequel nous parviennent toutes
les grâces du Ciel. J’ai recours à son
Cœur immaculé, c’était hier sa
mémoire liturgique bien que cette
année la fête n’ait pas pu être
célébrée, en le suppliant de nous
concéder toute sa délicatesse pour



apprendre jour après jour à
fréquenter plus et mieux les trois
Personnes divines. Sais-tu t’adresser
de façon explicite à Dieu le Père, à
Dieu le Fils et à Dieu le Saint Esprit ?

« Haurietis aquas in gaudio de
fontibus salutis » ( Is 12, 3.), dans
l’allégresse vous puiserez de l’eau
aux sources du salut. Ces paroles du
prophète Isaïe donnent son nom à
l’encyclique par laquelle le pape Pie
XII a commémoré le premier
centenaire de l’extension de la fête
du Sacré Cœur de Jésus à l’Église
universelle. En faisant mémoire de
ce document, Benoît XVI écrit que «
le côté transpercé du Rédempteur est
la source à laquelle nous renvoie
l’encyclique Haurietis aquas : c’est à
cette source que nous devons puiser
pour atteindre la véritable
connaissance de Jésus-Christ et pour
faire plus pleinement l’expérience de
son amour »( Benoît XVI, Lettre pour
le 50ème anniversaire de



l’encyclique Haurietis aquas , 15 mai
2006).

J’ai été témoin de la façon dont saint
Josémaria a toujours entretenu une
très grande dévotion envers le Sacré
Cœur de Jésus. Cette dévotion était
enracinée dans son âme depuis qu’il
était enfant et, les années passant, les
racines en étaient chaque fois plus
profondes grâce à sa vie intérieure et
à sa grande préparation doctrinale. À
une époque de difficultés pour la vie
de l’Église ‑ et aussi pour cette petite
partie de l’Église qu’est l’Œuvre ‑ il a
consacré l’Opus Dei au Très Sacré
Cœur du Rédempteur. Plus tard,
alors que cette solide dévotion était
méprisée dans certains milieux, il en
a pris la défense avec une passion
d’amoureux et avec une grande
profondeur théologique, comme on
peut le constater dans l’une de ses
homélies recueillies dans Quand le
Christ passe (Cf. Saint Josémaria,
Homélie « Le cœur du Christ, paix



des chrétiens », 17 juin 1966, dans 
Quand le Christ passe , n. 162 et s.). Il
s’en remettait à la miséricorde de ce
Cœur, et ainsi, malgré les difficultés
qui pouvaient se présenter, il agissait
avec la paix et la joie que le monde
ne peut donner (Cf. Jn 14, 27).

Il considérait l’immense richesse «
que renferment ces mots : Cœur
Sacré de Jésus. Lorsque nous parlons
du cœur humain, insistait-il,nous ne
faisons pas seulement allusion aux
sentiments, nous pensons à la
personne tout entière qui fréquente,
qui aime, qui chérit les autres. Et
dans la bouche des hommes qui ont
recueilli l’Écriture Sainte pour que
nous puissions mieux comprendre
les mystères divins, le cœur est
considéré comme le résumé, la
source, l’expression, le fond ultime
des pensées, des paroles et des actes
» (Saint Josémaria, Quand le Christ
passe n. 164 ).



« Deus caritas est » (1 Jn 4, 8), Dieu est
Amour. Par son amour infini, Dieu le
Père a envoyé son Fils unique dans le
monde, « pour que tous ceux qui
croient en lui ne périssent pas, mais
aient la vie éternelle » ( Jn 3, 16). C’est
aussi par un amour infini que Jésus-
Christ s’est incarné dans le sein de la
Vierge Marie, qu’il a séjourné dans
un coin obscur de notre terre, qu’il a
travaillé comme nous, qu’il a souffert
et s’est réjoui comme nous, et
qu’enfin il est mort sur le bois de la
Croix, offrant volontairement sa vie
pour nous sauver de nos péchés.
Avec ce même amour, il nous a
donné sa Mère pour Mère, alors qu’il
agonisait au Golgotha. Après sa
résurrection et son Ascension au Ciel,
toujours par amour, en union avec le
Père, il nous a envoyé l’Esprit Saint,
tout en restant avec nous dans le
Très Saint Sacrement de l’Eucharistie
avec son corps et son sang, avec son
âme et sa divinité, devenu Pain de
vie, aliment de nos âmes et de nos



corps, gage et semence de la
résurrection glorieuse que nous
attendons nous aussi. Le Paraclet,
amour du Père et du Fils, nous
enseigne par l’action de sa grâce à
avancer constamment sur le chemin
de la sainteté.

La dévotion au Cœur de Jésus est
pour nous une invitation pressante à
considérer et à rendre grâces pour
les mystères centraux de notre foi : «
nous donnons tout son poids à cette
certitude de l’amour de Dieu et à la
vérité de son don à notre égard.
Recommander la dévotion à ce Cœur
Sacré, c’est nous recommander de
nous diriger nous-mêmes avec
absolument tout ce que nous
sommes : âme, sentiments, pensées,
paroles, actions, peines et joies, vers
Jésus tout entier.

La vraie dévotion au Cœur de Jésus
consiste à connaître Dieu, à nous
connaître nous-mêmes, à fixer notre



regard sur Jésus, à recourir à celui
qui nous encourage, nous enseigne et
nous guide. Cette dévotion n’est
superficielle que pour l’homme qui,
faute de n’être pas parvenu à être
vraiment humain, n’arrive pas à
pénétrer la réalité du Dieu incarné
» (Saint Josémaria, Quand le Christ
passe n. 164 ). Sommes-nous amis de
cet examen de conscience, aimons-
nous tous les jours nous regarder
dans le Seigneur ?

Le culte rendu au Sacré Cœur est
pour nous comme la réponse de
l’Église à l’amour infini de la Très
Sainte Trinité pour ses créatures. Le
saint-père expose que ce culte « est,
de la même manière, le contenu de
toute véritable spiritualité et
dévotion chrétienne. Il est donc
important de souligner que le
fondement de cette dévotion est
ancien comme le christianisme lui-
même » ( Benoît XVI, Lettre pour le
50ème anniversaire de l’encyclique 



Haurietis aquas ,15 mai 2006). C’est
pourquoi, il invite les catholiques « à
s’ouvrir au mystère de Dieu et de son
amour, en se laissant transformer
par celui-ci » ( Ibid .). Et il propose «
c’est à cette source que nous devons
puiser pour atteindre la véritable
connaissance de Jésus-Christ et pour
faire plus pleinement l’expérience de
son amour. Nous pourrons ainsi
mieux comprendre ce que signifie 
connaître en Jésus-Christ l’amour de
Dieu, en faire l’expérience en fixant
notre regard sur lui, jusqu’à vivre
pleinement de l’expérience de son
amour, pour pouvoir ensuite en 
témoigner aux autres » ( Ibid .).

Connaître, faire l’expérience, vivre,
témoigner : ces quatre mots
résument la manière pour les
chrétiens de correspondre à l’Amour
de Dieu. Cela me rappelle ces autres 
étapes de la vie chrétienne, que saint
Josémaria signalait dès les débuts de



la fondation de l’Œuvre et qu’il a
infatigablement recommandées.

« J’ai, signalait-il, distingué quatre
degrés dans cet effort pour nous
identifier au Christ : le chercher, le
trouver, le fréquenter, l’aimer. Peut-
être vous rendrez-vous compte que
vous en êtes à la première étape.
Cherchez-le alors avec acharnement ;
cherchez-le en vous-mêmes de toutes
vos forces. Si vous agissez avec cette
opiniâtreté, j’ose vous garantir que
vous l’avez déjà rencontré et que
vous avez commencé à le fréquenter
et à l’aimer, et à avoir votre
conversation dans le ciel (cf. Ph 3, 20)
» (Saint Josémaria, Amis de Dieu , n.
300).

Premièrement, donc, cherchons le
Christ, jour après jour, en ayant faim
et soif de sa compagnie : « comme le
cerf soupire après les eaux courantes,
ainsi mon âme soupire après toi, ô
Dieu » ( Ps 42, 2). Pour y parvenir,



appliquons-nous à bien vivre les
pratiques de piété chrétienne dont
nous parsemons chacune de nos
journées, tout particulièrement la
sainte messe et l’oraison, mentale
comme vocale. Implorons
l’intercession de notre Mère la Sainte
Vierge, de nos Anges Gardiens, des
saints qui jouissent déjà de la vision
de Dieu. Ayons recours avec force à
saint Josémaria, qui nous a enseigné
‑ comme il l’a enseigné à des milliers
de personnes ‑ par sa parole et par
son exemple, la voie pour fréquenter
familièrement Dieu dans notre vie
ordinaire.

Cet effort persévérant pour
fréquenter Notre Seigneur, même
lorsque nous nous sentons secs et
sans envie, nous amènera à 
expérimenter sa présence à nos côtés.
Bien entendu, je ne parle pas ici de
quelque chose de sensible, mais bien
plutôt de la certitude, née de la foi et
infusée par l’Esprit Saint dans notre



âme, que véritablement, par la grâce,
nous sommes le temple vivant de la
Très Sainte Trinité. Comme l’écrit
d’innombrables fois saint Paul, nous
existons in Christo Iesu . Et ainsi, « 
enracinés dans la charité et fondés sur
elle, vous [pouvez] comprendre avec
tous les saints ce que sont la largeur
et la longueur, la hauteur et la
profondeur et connaître la charité du
Christ, qui d’ailleurs surpasse toute
connaissance, en sorte que vous soyez
remplis de toute la plénitude de Dieu »
( Ep 3, 17-19).

Le pape affirme que « expérience et
connaissance ne peuvent être
séparées l’une de l’autre : l’une fait
référence à l’autre. Il faut par
ailleurs souligner qu’une véritable
connaissance de l’amour de Dieu
n’est possible que dans le cadre
d’une attitude de prière humble et de
disponibilité généreuse »(Benoît XVI,
Lettre pour le 50ème anniversaire de
l’encyclique Haurietis aquas , 15 mai



2006). C’est ainsi que nous
parviendrons à vivre du Christ ; c’est-
à-dire à remplir toutes nos
occupations et tout notre temps en
fonction de lui, à tout faire dans le
seul but de lui plaire, à nous vider de
nous-mêmes pour que le Seigneur
habite en nous. C’est l’expérience de
foi de saint Paul lorsqu’il écrit : « ce
n’est plus moi qui vis, c’est le Christ
qui vit en moi. Si je vis actuellement
en la chair, j’y vis en la foi au Fils de
Dieu qui m’a aimé et s’est livré pour
moi » ( Ga 2, 20).

C’est avec une grande force que saint
Josémaria s’est fait l’écho de ces
paroles inspirées ! « Si nous lui
sommes fidèles, a-t-il écrit, Jésus-
Christ reproduit sa vie dans la vie de
chacun d’entre nous, d’une manière
ou d’une autre, tant dans son
processus interne — la sanctification
— que dans notre conduite
extérieure »(Saint Josémaria, Forge n.
418). Et ailleurs : « Tu m’as regardé



d’un air fort sérieux… mais, à la fin,
tu m’as compris, quand je t’ai fait ce
commentaire : “je veux reproduire la
vie du Christ chez les enfants de
Dieu, à force de la méditer, afin
d’agir comme lui et de ne parler que
de lui” » ( Ibid ., n. 886).

Si nous nous efforçons tous les jours
de demeurer dans le Christ et de
nous alimenter du Christ, notre foi se
traduira nécessairement par de
l’apostolat. Nous serons les témoins
du Seigneur par nos actes et par nos
paroles, par notre vie entière ; et
beaucoup de personnes se sentiront
attirées par Jésus, malgré, ou plus
exactement, à travers notre lutte
personnelle, faite de victoires et de
défaites, que nous pourrons
convertir en triomphes si nous avons
recours avec contrition à la
miséricorde divine pour
recommencer. « S’il y a amour de
Dieu, s’il y a humilité, s’il y a
persévérance et ténacité dans notre



combat, ces échecs ne prendront que
peu d’importance. Parce que viendra
ensuite la victoire, qui sera gloire aux
yeux de Dieu. Il n’y a pas d’échec
quand on agit en toute droiture
d’intention en ayant le désir
d’accomplir la volonté de Dieu et en
tenant toujours compte de sa grâce,
comme de notre néant »(Saint
Josémaria, Quand le Christ passe n.
76) . Quels désirs d’apostolat y a-t-il
dans notre journée ?

Soutenons généreusement notre
effort pour fréquenter Jésus-Christ et
faisons en sorte de lui approcher
beaucoup d’âmes. Ayons recours à
l’intercession de saint Josémaria, si
puissante devant le Seigneur, et
préparons dès maintenant sa fête le
26 juin prochain. Faisons le
connaître à beaucoup de personnes
en plaçant sous leurs yeux l’exemple
et les enseignements de notre
fondateur.



Il y a deux semaines j’ai effectué un
voyage à Barcelone et, avant de
rentrer, j’ai fait un moment de prière
dans la basilique de Notre Dame de
la Merci me sachant accompagné de
vous tous. Là, j’ai supplié la Sainte
Vierge que chacune et chacun nous
sachions incorporer à notre vie les
paroles de saint Pierre que saint
Josémaria a beaucoup méditées dans
cette ville, avant son premier voyage
à Rome, alors qu’il se disposait à
ouvrir un chemin juridique universel
à l’Opus Dei : « ecce nos reliquimus
omnia et secuti sumus te » ( Mt 19,
27) ; nous avons tout quitté pour te
suivre. Cette phrase a été recueillie
dans l’Évangile pour que nous, les
chrétiens, nous la mettions en
pratique par notre conduite et que
nous la répétions à l’oreille de nos
amis et amies, car nul ne peut servir
deux maîtres (Cf. Mt 6, 24). On priait
très bien là-bas, devant l’image de
notre Dame de la Merci, avec toute
l’Œuvre, comme l’a fait saint



Josémaria en 1946 et à d’autres
moments.

Avant de terminer, je désire vous
rappeler que le 29 juin prochain,
solennité de saint Pierre et saint
Paul, commencera l’ année
paulinienne que Benoît XVI a
instaurée pour commémorer les
deux mille ans de la naissance de
l’Apôtre des Gentils. Pour seconder
les indications du saint-père dans la
célébration de ce bi-millénaire, je
vous suggère de chercher à mieux
connaître la vie et les œuvres de ce
grand Apôtre, patron de l’Œuvre, en
lisant et en méditant à fond les Actes
des Apôtres et les écrits pauliniens.
Saint Paul est pour tous les chrétiens
un merveilleux modèle d’amour
pour le Christ, de fidélité à la
vocation, de zèle ardent pour les
âmes. Nous allons lui confier de
façon particulière les fruits spirituels
et apostoliques de cette année
spéciale qui lui est dédiée.



Avec toute mon affection, je vous
bénis

votre Père,

+ Xavier

Rome, le 1er juin 2008

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-fr/article/lettre-du-prelat-
juin-2008/ (22/12/2025)

https://opusdei.org/fr-fr/article/lettre-du-prelat-juin-2008/
https://opusdei.org/fr-fr/article/lettre-du-prelat-juin-2008/
https://opusdei.org/fr-fr/article/lettre-du-prelat-juin-2008/

	Lettre du Prélat (juin 2008)

