
opusdei.org

Lettre du Prélat
(décembre 2012)

Mgr Echevarria poursuit son
commentaire du Credo à
l'occasion de l'Année de la Foi.
Dans cette lettre, il considère le
deuxième article «Je crois en un
seul Seigneur, Jésus Christ, le
Fils unique de Dieu, né du Père
avant tous les siècles ...".

05/12/2012

Mes très chers enfants, que Jésus
vous garde !



Avant de partir pour la Principauté
d’Andorre, j’ai préparé cette lettre
pour qu’on vous l’envoie le premier
décembre. Je me suis rendu là-bas, à
l’invitation de l’archevêque, pour
participer à la célébration du 75ème
anniversaire de l’arrivée de saint
Josémaria dans ce pays, après qu’il
avait échappé, grâce à une claire
protection de Dieu, à la triste
persécution religieuse, lors de la
guerre civile espagnole. Il arriva à
Sant Julià de Lòria, premier village
d’Andorre, dans la matinée du 2
décembre 1937. Là, avec ceux qui
l’accompagnaient, il fit la visite au
Saint-Sacrement dans l’église du
village (il ne put y célébrer la messe,
parce que les règles liturgiques alors
en vigueur prescrivaient le jeûne
eucharistique à partir de la veille à
minuit). C’est seulement le
lendemain, 3 décembre, qu’il célébra
le saint Sacrifice revêtu des
vêtements sacerdotaux, qu’il n’avait
pu utiliser depuis longtemps. Cette



première messe en Andorre fut dite
dans l’église de Les Escaldes, un
village proche de la capitale, où le
groupe avait trouvé un logement.

J’ai voulu commencer cette lettre par
ces souvenirs, pour que nous
rendions abondamment grâces à
Dieu : par l’intercession de la Sainte
Vierge, Il veilla sur saint Josémaria
avec une providence spéciale durant
ces mois difficiles. Suivons l’exemple
de la fidélité de notre fondateur, en
nous maintenant nous aussi
abandonnés dans les mains de Dieu
avec une confiance totale, tout
particulièrement lorsque les
circonstances se font plus difficiles.
C’est également une bonne leçon que
nous ont laissée ces premiers
membres de l’Opus Dei, qui
arrivèrent dans les années 1930,
lorsque l’Œuvre était déjà en train de
« cheminer ». Une grande leçon de
foi en Dieu et en saint Josémaria,
alors qu’il n’y avait « rien de plus »



que la foi de notre fondateur. Dieu
veuille que nous soyons, chacune et
chacun, des instruments loyaux.

Le mois dernier, je vous ai invités à
considérer le premier article du
Credo, le fondement de toute notre
foi. « Nous croyons en un seul Dieu,
Père, Fils et Saint-Esprit, créateur des
choses visibles — ce monde dans
lequel s’écoule notre courte vie — et
des choses invisibles —les purs
esprits qu’on nomme aussi les anges
— et également créateur, en chaque
homme, de l’âme spirituelle et
immortelle. » [1] C’est ainsi que Paul
VI commençait le Credo du Peuple de
Dieu en 1968, au terme de l’année de
la foi qu’il avait convoquée pour
commémorer le dix-neuvième
centenaire du martyre des saints
apôtres Pierre et Paul.

Consciente de la richesse inépuisable
de la Révélation, et constamment
assistée par le divin Paraclet, l’Église



a approfondi par la voie de la raison
le mystère de la Trinité. Grâce aux
efforts de générations de saints —
Pères et Docteurs de l’Église — elle a
réussi à éclairer un peu ce grand
mystère de notre foi, devant lequel,
disait notre fondateur, « nous
demeurons ébahis » tous les jours,
alors que nous cherchons à faire
croître notre relation avec chacune
des trois Personnes divines.

« Dieu est unique mais non pas
solitaire » [2] , affirme un très ancien
symbole de la foi. Pour le
commenter, le Catéchisme de l’Église
Catholique explique qu’il en est ainsi
parce que « “Père”, “Fils”, “Esprit
Saint” ne sont pas simplement des
noms désignant des modalités de
l’Être divin, car ils sont réellement
distincts entre eux : “Celui qui est le
Fils n’est pas le Père, et Celui qui est
le Père n’est pas le Fils, ni le Saint-
Esprit n’est Celui qui est le Père ou le
Fils.” » [3] Vous n’imaginez pas la joie



que ressentit notre fondateur, à
Marseille, en voyant sculptée sur une
pierre une référence à la Trinité,
qu’il voulut placer dans la crypte de
l’église prélatice.

Je continue maintenant avec le
deuxième article du Credo. Je crois en
un seul Seigneur, Jésus-Christ, le Fils
unique de Dieu, né du Père avant tous
les siècles : Il est Dieu, né de Dieu,
lumière, née de la lumière, vrai Dieu,
né du vrai Dieu. Engendré, non pas
créé, de même nature que le Père ; et
par Lui tout a été fait. [4]

En Dieu, la génération est
absolument spirituelle. C’est
pourquoi, « par analogie avec le
processus épistémologique de l’esprit
humain, par lequel l’homme, en se
connaissant, produit une image de
lui-même, une idée, un “concept” […],
que, à partir du “ verbum ” latin,
nous appelons souvent verbe
intérieur, nous nous osons penser à la



génération du Fils , comme “concept”
éternel et Verbe intérieur de Dieu.
Dieu, se connaissant, engendre le
Verbe-Fils, qui est Dieu comme le
Père. Dans cette génération, Dieu est
en même temps Père — Celui qui
engendre — et Fils — Celui qui est
engendré —, dans la suprême
identité de la Divinité qui exclut une
pluralité de “dieux”. Le Verbe est le
Fils de même nature que le Père et Il
est avec Lui le Dieu unique de la
révélation de l’Ancien et du Nouveau
Testament. » [5] Je ne m’arrête pas
maintenant sur la Personne du Saint-
Esprit, Dieu unique avec le Père et le
Fils.

Il n’est certainement pas possible de
remédier à l’infirmité de notre esprit,
en pensant à Celui qui habite une
lumière inaccessible [6] . Ni
l’intelligence des hommes, ni celle
des anges ni d’aucune autre créature
n’est capable de comprendre
l’inépuisable Essence divine : Si tu le



comprends, ce n’est pas Dieu , dit un
aphorisme connu. Cependant, nos
âmes, créées par Dieu et pour Dieu,
ont soif de mieux connaître leur
Créateur et Père, pour L’aimer et Le
glorifier davantage ; de voir la Trinité
et d’en jouir pour toujours.

À cet égard, Benoît XVI nous
encourage nous les croyants à ne pas
nous contenter de la connaissance de
Dieu que nous avons déjà pu
atteindre. « Les joies les plus vraies »
— disait-il lors d’une audience
récente — « sont capables de libérer
en nous cette saine inquiétude qui
conduit à être plus exigeants —
vouloir un bien plus haut, plus
profond — et en même temps à
percevoir avec une clarté toujours
plus grande que rien de fini ne peut
combler notre cœur. Nous
apprendrons ainsi à tendre,
désarmés, vers ce bien que nous ne
pouvons pas construire ou nous
procurer par nos propres forces ; à



ne pas nous laisser décourager par la
difficulté ou les obstacles qui
viennent de notre péché. » [7]

Saint Irénée de Lyon, l’un des
premiers Pères de l’Église à s’être
efforcé de percer le mystère de
l’action créatrice de la Trinité, a
expliqué : « Il n’y a qu’un seul Dieu
[…] : Il est le Père, Il est Dieu, Il est le
Créateur, l’Auteur, l’Ordonnateur. Il
a fait toutes choses par Lui-même ,
c’est-à-dire, par son Verbe et par sa
Sagesse, “par le Fils et l’Esprit”. » [8]
Et, à l’aide d’un exemple imagé,
métaphorique — car il ne peut y
avoir aucune inégalité entre les
Personnes divines — il ajoutait que le
Fils et le Paraclet sont comme les «
mains » du Père dans la création.
C’est ce que recueille le Catéchisme
de l’Église Catholique , qui conclut : «
La création est l’œuvre commune de
la Sainte Trinité. » [9] Dans cette
absolue unité d’action, l’œuvre
créatrice est attribuée à chaque



Personne divine selon ce qui est
propre à chacune. C’est ainsi que l’on
dit qu’elle revient au Père comme
Principe ultime de l’être, au Fils
comme Modèle suprême et à l’Esprit
Saint en tant qu’Amour qui pousse à
communiquer des biens aux
créatures.

Méditons, mes filles et mes fils, dans
une attitude de profonde adoration,
ces grandes vérités. Et j’insiste pour
que nous demandions à Dieu, comme
le conseillait saint Josémaria, d’avoir
besoin de fréquenter chacune des
Personnes divines, en les distinguant.

Au commencement était le Verbe, et le
Verbe était auprès de Dieu, et le Verbe
était Dieu […]. Tout a été fait par Lui,
et rien de ce qui s’est fait ne s’est fait
sans Lui. [10] En Dieu le Fils, avec le
Père et l’Esprit Saint, dans la toute-
puissance, la sagesse et l’amour du
Dieu unique, se trouvent l’origine et
la fin ultime de toutes les créatures,



spirituelles et matérielles, et en
particulier celles des hommes et des
femmes.

La bonté de Dieu est si grande qu’Il
voulut créer nos premiers parents à
son image et à sa ressemblance [11] ,
et marqua en eux et leurs
descendants une trace profonde, une
participation de la Sagesse incréée
qu’est le Verbe, en instillant dans
leurs âmes l’intelligence et la volonté
libre. Cependant, beaucoup de gens
méconnaissent, ignorent ou mettent
cela comme entre parenthèses,
prétendant placer l’homme au centre
de tout. Comme cela faisait souffrir
notre fondateur ! C’est ce qu’il disait,
par exemple, au cours d’une réunion
de famille au début de 1973, en
faisant à haute voix sa prière
personnelle. Certains réclament une
Église anthropocentrique plutôt que
théocentrique. C’est une prétention
absurde. Toutes les choses ont été
faites par Dieu et pour Dieu : Ómnia



per ipsum facta sunt, et sine ipso
factum est nihil, quod factum est. (Jn
1, 3) C’est une erreur énorme que de
faire de l’homme le pinacle de tout.
Cela ne vaut pas la peine de travailler
pour l’homme, sans plus. Nous devons
travailler pour l’homme, mais par
amour de Dieu. Sinon, on ne fait rien
d’utile, on ne peut pas persévérer. [12]

Le Seigneur attend des chrétiens que
nous L’élevions de nouveau — par la
prière, par le sacrifice, par le travail
professionnel sanctifié — au-dessus
de toutes les activités humaines ; que
nous tâchions de le faire régner dans
les profondeurs des cœurs ; que nous
vivifiions par sa doctrine la société
civile et les institutions. Il dépend en
partie de nous —vous dis-je avec
saint Josémaria — que de nombreuses
âmes ne demeurent plus dans les
ténèbres, mais qu’elles empruntent les
chemins qui mènent à la vie éternelle.
[13] Avec quelle piété récitons-nous
la prière Ad Trinitátem Beatíssimam



des Preces ? Comment Lui rendons-
nous grâces pour son infinie
perfection ? Comment aimons-nous
profondément ce mystère central de
la foi et, par conséquent, de notre
vie ?

Demain commence l’Avent, le temps
liturgique qui nous prépare à Noël.
La première semaine anticipe les
événements qui auront lieu à la fin
des temps, quand le Christ viendra
dans sa gloire pour juger les hommes
et prendre possession de son
royaume. Veillez et priez sans cesse,
afin […] de paraître debout devant le
Fils de l’Homme. [14] Il ajoute : Le ciel
et la terre passeront, mais mes
paroles ne passeront point. [15] «
Nous savons que, dans la Bible, la
Parole de Dieu est à l’origine de la
création : toutes les créatures, à
commencer par les éléments
cosmiques — soleil, lune, firmament
— obéissent à la Parole de Dieu, elles
existent parce qu’elles sont «



appelées » par Elle. Cette puissance
créatrice de la Parole de Dieu s’est
concentrée en Jésus-Christ, le Verbe
fait chair, mais elle passe aussi à
travers ses paroles humaines, qui
sont le vrai « firmament » qui oriente
la pensée et le chemin de l’homme
sur terre. » [16] Méditons donc
souvent les paroles du Christ
recueillies dans l’Évangile et, en
général, dans le Nouveau Testament.
Essayons de tirer des lumières
nouvelles de cette considération,
pour les appliquer à notre vie
quotidienne. Je vous suggère que,
suivant l’exemple de saint Josémaria,
chaque temps de méditation soit un
dialogue vécu avec effort : le
Seigneur nous voit, nous entend ; Il
est avec nous, ses enfants.

N’oublions pas que, à partir du 17
décembre, l’Église chante les
antiennes qu’elle appelle majeures ,
par lesquelles elle se prépare de
façon immédiate à la Nativité du



Seigneur. La première est la
suivante : Ô Sagesse, sortie de la
bouche du Très Haut, qui enveloppez
toutes choses d’un pôle à l’autre et les
disposez avec force et douceur, venez
nous enseigner le chemin de la
prudence. [17] Il s’agit là d’une
invocation pressante au Verbe
incarné, dont nous sommes sur le
point de commémorer la naissance
de la Vierge Marie. Car « la sagesse
qui naît à Bethléem est la Sagesse de
Dieu […], c’est-à-dire, un dessein
divin qui est longtemps resté caché,
et que Dieu Lui-même a révélé dans
l’histoire du salut. Dans la plénitude
des temps, cette Sagesse a pris un
visage humain, le visage de Jésus. » 
[18]

Préparons-nous avec foi à cette
grande fête, qui est la fête de la joie
par excellence. Vivons-la avec toute
l’humanité. Vivons-la avec tous les
fidèles de l’Œuvre. Accourons à ce
rendez-vous avec la ferme décision



de contempler la grandeur infinie et
l’humilité de Jésus-Christ, qui a pris
notre nature — autre manifestation
de la façon dont Il nous aime —, et ne
nous lassons pas de regarder Marie
et Joseph, maîtres extraordinaires de
prière et d’amour de Dieu.

La Parole qui se fait chair est le
Verbe éternel de Dieu, en qui nous
avons gagné la condition d’être
enfants de Dieu : Voyez quel grand
amour le Père nous a témoigné, pour
que nous soyons appelés enfants de
Dieu — et nous le sommes ! [19] Et
saint Josémaria commente : Enfants
de Dieu, frères et sœurs du Verbe fait
chair, de Celui dont il fut dit : En Lui
était la vie et la vie était la lumière
des hommes. (Jn 1, 4) Des enfants de
la lumière, des frères et sœurs de la
lumière, voilà ce que nous sommes.
Des porteurs de l’unique flambeau
capable d’embraser les cœurs faits de
chair. [20] Je souhaite que nous ne
manquions pas ce rendez-vous de la



célébration de la venue de Dieu sur
la terre : considérons, durant ces
jours, quel est notre effort pour
mieux être avec Jésus, vivre avec
Jésus, être de Jésus.

Au milieu du mois dernier, je me suis
rendu à Milan, où j’étais attendu
depuis longtemps. Je n’y suis resté
qu’une fin de semaine, mais ce fut
très intense, parce que j’ai eu
l’occasion de rencontrer mes filles et
mes fils du nord de l’Italie, et de
nombreuses autres personnes qui
bénéficient des activités de
formation de la Prélature. J’ai essayé
de les inciter à approfondir cette
Année de la Foi, en demandant au
Seigneur une grâce abondante pour
que les trois vertus théologales soient
plus ancrées dans l’esprit et la vie de
tous, et que Dieu nous fasse devenir
de meilleurs enfants à Lui.

Année de la Foi, Noël : quelle
magnifique opportunité pour



prendre plus soin de l’apostolat, pour
que nous nous sentions plus
étroitement unis à l’humanité
entière !

Je n’oublie pas de vous demander de
m’aider à obtenir les intentions que
je porte dans mon âme, avec la
conviction que nous devons être,
dans l’Église et avec l’Église, ácies
ordináta [21] , une armée de paix et
de joie pour servir les âmes.
Parcourons la Neuvaine à
l’Immaculée bien assurés entre les
mains de la Vierge, et rendons-lui
grâces pour sa sainte réponse.

Avec toute mon affection, je vous
bénis,

Votre Père,

+ Xavier

Andorre, le 1er décembre 2012.



[1] Paul VI, Proféssio fídei , 30 juin
1968.

[2] Fides Dámasi (DS 71). Symbole de
la foi attribué au pape saint Damase.

[3] Catéchisme de l’Église Catholique ,
n° 254. Le texte cité est tiré du XIe
Concile de Tolède, en 675 (DS 530).

[4] Missel Romain, Symbole de Nicée–
Constantinople .

[5] Bienheureux Jean Paul II,
Discours à la catéchèse générale du 6
novembre 1985, n° 3.

[6] 1 Tm 6, 16.

[7] Benoît XVI, Discours à l’audience
générale du 7 novembre 2012.

[8] Saint Irénée de Lyon, Contre les
hérésies 2, 30, 9 (PG 7, 822).

[9] Catéchisme de l’Église Catholique ,
n° 292 ; cf. Saint Irénée de Lyon, 



Contre les Hérésies 4, 20, 1 (PG 7,
1032).

[10] Jn 1, 1–3.

[11] Cf. Gn 1, 26.

[12] Saint Josémaria, Notes d’une
réunion de famille, 1er janvier 1973.

[13] Saint Josémaria, Lettre 11 mars
1940 , n° 3.

[14] Missel Romain, Premier
dimanche de l’Avent, Évangile année
C (Lc 21, 36).

[15] Mc 13, 31.

[16] Benoît XVI, Angélus, 18
novembre 2012.

[17] Liturgie des Heures, Vêpres du
17 décembre, Antífona ad
Magníficat .

[18] Benoît XVI, Homélie lors des
Vêpres du 17 décembre 2009.



[19] 1 Jn 3, 1.

[20] Saint Josémaria, Quand le Christ
passe , no 66.

[21] Ct 6, 4.

Copyright © Prælatura Sanctæ Crucis
et Operis Dei

(Toute diffusion publique totale et/ou
partielle du contenu, est totalement
interdite sans l’accord préalablement
écrit du copyright )

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-fr/article/lettre-du-prelat-
decembre-2012/ (02/02/2026)

https://opusdei.org/fr-fr/article/lettre-du-prelat-decembre-2012/
https://opusdei.org/fr-fr/article/lettre-du-prelat-decembre-2012/
https://opusdei.org/fr-fr/article/lettre-du-prelat-decembre-2012/

	Lettre du Prélat (décembre 2012)

