
opusdei.org

Lettre du Prélat
(décembre 2010)

Le prélat de l'Opus Dei nous
suggère, pour prépare Noël, de
rechercher la grâce dans les
sacrements, et de lire et méditer
souvent la Parole de Dieu

08/12/2010

Très chers, que Jésus garde mes filles
et mes fils !

C’est une grande joie pour moi de me
rappeler avec quel bonheur saint
Josémaria répétait, pendant le temps
de l’avent, les mots de la liturgie : 



Dominus prope est ! [1] Il attendait
avec impatience et gratitude la
solennité qui commémore la venue
du Sauveur sur la terre.

Les semaines de préparation à la
Nativité et aux fêtes qui entourent la
naissance du Seigneur viennent de
commencer. Nous allons savourer
ces paroles du prophète Isaïe,
recueillies dans la messe du premier
dimanche de l’Avent : Il adviendra
dans l’avenir que le mont du Temple
de Yahvé sera établi sur le sommet des
montagnes et s’élèvera plus haut que
les collines. Toutes les nations y
afflueront. [2] Nous nous inclinerons
devant la bonté du Ciel en voyant
s’accomplir cette prophétie, lorsque
le Verbe divin prit chair dans le sein
virginal de Marie par l’œuvre de
l’Esprit Saint. Par son incarnation
rédemptrice, et en particulier par le
mystère pascal de sa mort et de sa
résurrection, le Seigneur a apporté la
paix sur terre. Les anges l’avaient



annoncé lors du premier Noël. Cette
paix, assurément, n’est pas encore
pleinement manifestée — car selon le
dessein divin, ce n’est qu’à la fin des
temps que Dieu sera tout en tous [3] ;
mais déjà le mur est tombé, qui
s’élevait entre les hommes et Dieu
par suite du péché originel et de nos
péchés personnels [4]. En outre,
Jésus-Christ veut que les chrétiens
collaborent chaque jour à faire
régner sa paix dans les cœurs, en
parvenant jusqu’aux derniers
confins de la société.

Le pape expliquait, voici quelques
années, que dans leur traduction
grecque de l’Ancien Testament, les
Pères de l’Église employèrent une
parole du prophète Isaïe que Paul
citait également, pour montrer que
les voies nouvelles de Dieu étaient
déjà annoncées dans l’Ancien
Testament. On pouvait y lire : «
Dieu a rendu brève sa Parole, il l’a
abrégée » (cf. Is 10, 23 ; Rm 9, 28).



[…] Le Fils lui-même est la Parole,
le Logos ; la Parole éternelle s’est
faite petite — si petite qu’elle put
entrer dans une mangeoire. Elle
s’est faite enfant pour être à notre
portée. [5] Et le saint-père ajoute
dans sa récente exhortation
apostolique qu’à présent, la Parole
n’est pas seulement audible, elle
ne possède pas seulement une
voix, mais elle a un visage que
nous pouvons voir : Jésus de
Nazareth. [6]

Poursuivons donc notre
cheminement chrétien, remplis
d’assurance et de joie. La Nativité
nous rappelle que le Seigneur est le
commencement, la fin et le centre
de la création : Au commencement
était le Verbe, et le Verbe était
auprès de Dieu, et le Verbe était
Dieu. (Jn 1, 1) C’est le Christ, mes
filles et mes fils, qui attire à soi
toutes les créatures : Par lui tout a
été fait, et rien de ce qui s’est fait



ne s’est fait sans lui. (Jn 1, 3) En
s’incarnant, en venant vivre parmi
nous (cf. Jn 1, 14), il nous a montré
que nous ne vivons pas pour
chercher un bonheur temporel,
passager. Nous vivons pour
parvenir à la béatitude éternelle,
en suivant ses traces. Et nous n’y
parviendrons qu’en apprenant de
lui. [7]

Nous avons été revêtus du Christ au
baptême. Pour nous conformer à lui
de plus en plus, le Seigneur nous a
laissé les autres sacrements, en
particulier la Pénitence et
l’Eucharistie. Reçus fréquemment et
avec les dispositions requises, ils
renforcent notre ressemblance avec
Jésus. Nous devenons de meilleurs
enfants de Dieu. L’Esprit Saint réalise
cette tâche dans les âmes, en
comptant sur notre collaboration
personnelle. Et une dimension de
cette collaboration consiste à lire
avec assiduité la Parole de Dieu, qui



est vivante et efficace, plus incisive
qu’un glaive à deux tranchants : elle
pénètre au plus profond de l’âme,
jusqu’aux jointures et jusqu’aux
moelles ; elle juge des intentions et des
pensées du cœur. [8] De là ce conseil
de notre Père : Nous devons
reproduire la vie du Christ dans la
nôtre, en connaissant le Christ : à
force de lire la Sainte Écriture et
de la méditer, et à force de prier.
[9] Les fêtes qui approchent sont
pour nous l’occasion de comprendre
les leçons que nous donne Jésus
dès son enfance, dès sa naissance,
dès que ses yeux se sont ouverts
sur cette terre bénie des hommes.
[10] Demandons-nous souvent : Avec
quel désir de sainteté est-ce que je
m’approche des sources de la grâce ?
Est-ce que je cherche la manière
d’être ponctuel dans la réception des
sacrements, en cherchant à acquérir
la pureté de l’âme et le ton
surnaturel que Dieu attend de moi ?



La récente exhortation apostolique
du saint-père, Verbum Domini,
souligne l’importance de la Sainte
Écriture dans la vie et la mission de
l’Église, et dans l’existence
personnelle de chaque chrétien.
Benoît XVI y rappelle à ceux qui
étudient la Sainte Écriture, et à tout
le monde, une affirmation
fondamentale : Le lieu originaire de
l’interprétation des Écritures est la
vie de l’Église. [11] Ce n’est qu’au
sein de l’Église, en continuité avec la
Tradition vivante et sous la conduite
du magistère institué par le Christ,
qu’on peut comprendre
correctement ce que l’Esprit Saint a
voulu nous communiquer pour notre
salut, à travers les écrivains inspirés,
en se servant de paroles humaines.
C’est-à-dire que ce n’est que dans la
foi et à partir de la foi qu’on peut
comprendre en profondeur et avec
exactitude, sans risque d’erreur, ce
que Dieu nous a révélé en vue de
notre participation à la Vie divine.



L’étude scientifique de la Sainte
Écriture est requise pour faire une
bonne exégèse, mais la pleine
identification à la foi proposée par le
magistère de l’Église est également
nécessaire, et à plus forte raison.
C’est pourquoi une authentique
interprétation de la Bible doit
toujours être dans une
harmonieuse concordance avec la
foi de l’Église catholique. [12]

Pour bien comprendre la Parole de
Dieu, en plus d’aviver notre foi,
efforçons-nous de lire et de méditer
la Bible dans le climat spirituel dans
lequel elle fut écrite. Il faut pour cela
que, dans notre lecture attentive de
l’Évangile et des autres livres
inspirés, nous nourrissions en nous
une attitude personnelle d’écoute. La
Sainte Écriture, surtout quand elle
est proclamée dans la célébration
liturgique, est toujours actuelle ; elle
transmet la nouveauté des choses de
Dieu à la personne concrète qui



l’écoute avec attention et qui désire
l’assimiler. Ses paroles, comme l’écrit
saint Josémaria, sont des lumières
du Paraclet, qui parle en langage
humain pour que notre
intelligence comprenne et
contemple, pour que la volonté se
fortifie et que l’action se réalise.
Parce que nous sommes un seul
peuple qui confesse une seule foi,
un Credo ; un peuple rassemblé
dans l’unité du Père, du Fils et du
Saint-Esprit. [13]

De façon analogue, la voix de Dieu
résonne aussi dans la lecture
personnelle de la Bible, surtout de
l’Évangile. Efforçons-nous de
l’appliquer à notre vie concrète. Si
nous faisons notre possible pour être
attentifs — d’une attention filiale —
lorsque nous lisons les textes sacrés,
cette activité deviendra une véritable
prière. En ouvrant le Saint
Évangile — écrivait notre Père — ,
songe que tu ne dois pas seulement



savoir ce qui y est rapporté — les
œuvres et les paroles du Christ —,
mais tu dois le vivre. Tout, chaque
point relaté, a été recueilli dans le
moindre détail, pour que tu
l’incarnes dans les circonstances
concrètes de ton existence. — Le
Seigneur nous a appelés, nous
autres catholiques, à le suivre de
près et, dans ce Texte Saint, tu
découvriras la Vie de Jésus. Mais
en outre tu dois y trouver ta
propre vie. Toi aussi, comme
l’Apôtre, tu apprendras à
demander, plein d’amour : «
Seigneur, que veux-tu que je
fasse ?… » — La volonté de Dieu !
entends-tu très nettement dans ton
âme. Eh bien ! Prends l’Évangile
tous les jours, et lis-le, vis-le
comme une norme à suivre. —
C’est ainsi qu’ont procédé les
saints. [14]

Dans le document que je viens de
citer, Benoît XVI consacre plusieurs



paragraphes à expliquer comment la
vie des saints est d’un grand secours
pour pénétrer plus à fond le sens de
l’Écriture. Saint Grégoire le Grand,
rappelle le pape dans son
exhortation apostolique, assurait que
« viva lectio est vita bonorum » [15],
la vie des saints est une leçon très
vivante, très profonde. 
L’interprétation la plus profonde
de l’Écriture vient précisément de
ceux qui se sont laissés modeler
par la Parole de Dieu, à travers
l’écoute, la lecture et la méditation
assidue […]. Ce n’est certainement
pas un hasard — poursuit le pape
—, si les grandes spiritualités qui
ont marqué l’histoire de l’Église
ont surgi d’une référence explicite
à l’Écriture. [16]

Après avoir affirmé que chaque
saint est comme un rayon de
lumière qui jaillit de la Parole de
Dieu [17], le saint-père mentionne
plusieurs saints et saintes qui ont



apporté à la vie de l’Église des
lumières nouvelles tirées de
l’Évangile. Et il montre qu’un de ces
rayons se manifeste chez saint
Josémaria Escriva et sa prédication
sur l’appel universel à la sainteté
[18]. Ces mots nous ont
naturellement comblés de joie. En
même temps, ils font appel à notre
sens des responsabilités, pour tirer
un plus grand profit de
l’enseignement de notre Père et pour
diffuser encore plus son message. Ce
sera une manifestation
supplémentaire de notre amour de
Dieu et l’Église.

Suivons donc les invitations répétées
de saint Josémaria à nous servir
fréquemment des textes de la Bible
pour nourrir nos moments d’oraison
et pour contempler les scènes de la
vie du Christ, en entrant dans
l’Évangile comme un personnage de
plus. Les textes liturgiques de la
messe, aussi bien pendant l’avent



qu’à Noël, nous pousseront vivement
à grandir dans la familiarité avec la
Parole de Dieu et à augmenter notre
intimité avec Jésus, Marie et Joseph.
Entrons avec décision dans leurs vies
en les accompagnant de tout notre
cœur.

C’est de la vie tout entière du
Seigneur que je suis épris —
écrivait notre Père —. J’ai en outre
une faiblesse toute particulière
pour ses trente ans de vie cachée à
Bethléem, en Égypte et à Nazareth.
Cette période, cette longue période,
dont nous parle à peine l’Évangile,
semble dépourvue de signification
particulière pour ceux qui
l’envisagent de façon superficielle.
Pourtant, j’ai toujours soutenu
que ce silence sur la biographie du
Maître est très éloquent, et qu’il
renferme de merveilleux
enseignements pour les chrétiens.
Ce furent des années intenses de
travail et de prière, où Jésus-Christ



mena une existence ordinaire —
semblable à la nôtre, si l’on veut —
tout à la fois divine et humaine. Il
accomplissait tout à la perfection,
aussi bien dans l’atelier modeste
et ignoré de l’artisan que, plus
tard, en présence des foules. [19]

J’aimerais vous suggérer un conseil à
l’occasion de ces mots du pape sur
saint Josémaria : augmentez,
augmentons tous, le désir de
connaître à fond les commentaires
de notre Père sur la Sainte Écriture.
Nous apprendrons ainsi à nous
mouvoir avec plus d’aisance dans les
eaux profondes de la Révélation, et
nous saurons découvrir aussi le sens
surnaturel qui est caché dans les
mots du texte sacré : ce que l’Esprit
Saint veut nous transmettre, ici et
maintenant, à chacune et à chacun
d’entre nous. Je vous invite à relire
un point de Forge dans cette
perspective : « Aquæ multæ non
potuerunt exstinguere caritatem !



» — L’abondance des eaux n’a pu
éteindre le feu de la charité. — Je
te propose deux interprétations de
ces paroles de la Sainte Écriture.
— L’une, c’est que, pour toi qui t’es
bien repenti, la multitude des
péchés de ta vie passée ne
t’écartera pas de l’Amour de Dieu.
L’autre, c’est que les eaux de
l’incompréhension, des
contrariétés, dont tu souffres
peut-être, ne devront jamais
interrompre ton travail
apostolique. [20]

Ces jours derniers, j’ai effectué un
voyage rapide à Fatima et à Saint-
Jacques-de-Compostelle, en suivant
les traces de notre fondateur. Vous
savez que le sanctuaire de Fatima
l’attirait tout spécialement. Je vous ai
dit en d’autres occasions qu’il s’y
rendait fréquemment pour confier
ses intentions à la Sainte Vierge,
convaincu que la prière de Marie est
toujours écoutée par le Seigneur. Je



suis aussi allé à Saint-Jacques-de-
Compostelle en me souvenant du
pèlerinage de notre fondateur au
tombeau de l’apôtre, en 1938, qui
était aussi une année jubilaire, et en
m’unissant à la prière de Benoît XVI
en ce lieu, quelques jours plus tôt. En
ces deux endroits, je me suis senti
appuyé par tous, comme je l’avais
demandé à vos sœurs et à vos frères
avant de partir de Rome, afin que le
Seigneur nous accorde tout ce pour
quoi nous le supplions. J’ai prié pour
l’Église, pour le pape, pour les fidèles
— chaque femme, chaque homme —
de l’Opus Dei. Ayons toujours recours
à Jésus en passant par Marie, avec foi
et persévérance, dans une prière
d’unité avec l’Église et avec
l’humanité tout entière.

Avec toute mon affection, je vous
bénis,

Votre Père

+ Xavier



Rome, le 1er décembre 2010

[1] Missel Romain, Troisième
dimanche de l’avent, antienne
d’ouverture (Ph 4, 5).

[2] Missel Romain, Premier
dimanche de l’avent, première
lecture (A) (Is 2, 2).

[3] 1 Co 15, 28.

[4] Cf. Ép 2, 14.

[5] Benoît XVI, Homélie pour la
messe de minuit, 24 décembre 2006.

[6] Benoît XVI, exhort. ap. Verbum
Domini, 30 septembre 2010, no 12.

[7] Saint Josémaria, Notes d’une
méditation, 25 décembre 1972.

[8] Hé 4, 12.

[9] Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, no 14.



[10] Ibid. [11] Benoît XVI, exhort. ap. 
Verbum Domini, 30 septembre 2010,
no 29.

[12] Ibid., no 30.

[13] Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, no 89 ; citation de saint
Cyprien, De dominica oratione 23 (PL
4, 553).

[14] Saint Josémaria, Forge, no 754.

[15] Saint Grégoire le Grand, Moralia
in Job XXIV, 8, 16 (PL 76, 295).

[16] Benoît XVI, exhort. ap. Verbum
Domini, 30 septembre 2010, no 48.

[17] Ibid. [18] Ibid. [19] Saint
Josémaria, Amis de Dieu, no 56.

[20] Saint Josémaria, Forge, no 655.



pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-fr/article/lettre-du-prelat-
decembre-2010/ (26/01/2026)

https://opusdei.org/fr-fr/article/lettre-du-prelat-decembre-2010/
https://opusdei.org/fr-fr/article/lettre-du-prelat-decembre-2010/
https://opusdei.org/fr-fr/article/lettre-du-prelat-decembre-2010/

	Lettre du Prélat (décembre 2010)

