
opusdei.org

Lettre du Prélat (16
février 2023) | Sur la
fraternité

Dans cette lettre, Mgr Fernando
Ocariz nous invite à réfléchir
sur quelques attitudes et
manifestations de la fraternité.

16/02/2023

Mes filles et mes fils très chers, que
Jésus vous garde !

1. Dans cette lettre, je vous invite à
considérer avec moi quelques
aspects de ces mots du Seigneur, si
souvent médités : Mon



commandement, le voici : Aimez-vous
les uns les autres comme je vous ai
aimés. (Jn 15. 12).

Jésus nous a aimés jusqu’au bout,
jusqu’à donner sa vie pour tous et
pour chacun. Nous le savons et nous
désirons le croire avec une foi plus
vive qui se traduise davantage en
œuvres ; nous la lui demandons
comme les apôtres : Augmente en
nous la foi (Lc 17, 5). Ainsi, nous
pourrons dire avec saint Jean, en en
étant profondément convaincus : Et
nous, nous avons reconnu l’amour
que Dieu a pour nous, et nous y avons
cru. (1 Jn 4, 16).

Dieu est amour (1 Jn 4, 8) et il nous
appelle à l’amour : « Et cela est notre
vocation la plus élevée, notre
vocation par excellence: et à elle est
liée également la joie de l’espérance
chrétienne. Qui aime a la joie de
l’espérance, d’arriver à rencontrer le
grand amour qu’est le Seigneur. »[1]



Notre amour de Dieu, charité
surnaturelle, est une réponse à cet
amour divin pour tous et pour
chacun de nous, que le Seigneur lui-
même nous donne comme modèle et
comme horizon de notre amour pour
les autres. L’amour de Dieu et
l’amour des autres sont si unis que, «
dans tout acte de fraternité, la tête et
le cœur ne peuvent bien souvent
distinguer s’il s’agit d’un service
envers Dieu ou d’un service envers
nos frères : car ce que nous faisons
dans le deuxième cas, c’est servir
Dieu deux fois »[2].

2. L’amour des autres est si décisif
dans notre vie que nous savons que
nous sommes passés de la mort à la
vie, parce que nous aimons nos frères
(1 Jn 3, 14). La charité s’exprime de
mille façons et englobe le monde
entier. Personne ne peut nous être
indifférent, parce que « chacun de
nous est le fruit d’une pensée de
Dieu. Chacun de nous est voulu,



chacun est aimé, chacun est
nécessaire »[3].

Je voudrais donc que nous
réfléchissions ici sur certaines
attitudes et manifestations
particulièrement importantes pour
traduire la fraternité en actes. Ces
mots de saint Josémaria en donnent
un résumé : « Quelle insistance que
celle de l’Apôtre saint Jean quand il
prêchait le “mandatum novum” ! —
“Aimez-vous les uns les autres“ ! —
J’aurais envie de me mettre à
genoux, — et ce n’est pas là de la
comédie, car c’est mon cœur qui me
le crie — pour vous demander que,
pour l’amour de Dieu, vous vous
aimiez, vous vous aidiez, vous vous
donniez la main, vous sachiez vous
pardonner »[4].

Comprendre vraiment

3. Le mot compréhension, dans le
contexte des relations personnelles,
pourrait n’évoquer qu’un des deux



aspects qui la constituent : celui de
ne pas s’étonner des défauts et des
fautes des autres. Cependant, on ne
comprendrait pas alors tout à fait ce
point de Chemin : Plus qu’à 'donner',
la charité consiste à 'comprendre'[5].

La compréhension, fruit de la
charité, de l’amour, « comprend » :
elle « voit » d’abord, non les défauts
ou les fautes, mais les vertus et les
qualités des autres. Je me rappelle
une méditation prêchée par don
Javier le 26 août 1999, durant un
cours d’été à Olbeira (un centre de
rencontres en Galice, Espagne) : il
nous y exhortait avec force et
affection à « ne pas voir les
personnes à travers leurs défauts,
mais à travers leurs vertus ».
L’amour est heureux de voir ce qu’il
y a de positif chez les autres. « Nous
devons nous réjouir de la prospérité
du prochain comme de la nôtre »[6] ;
ce qui est diamétralement opposé au
fait de voir les autres à l’ombre de ce



péché qu’est l’envie, au sens de
tristesse devant le bien d’autrui.

D’autre part, chacun vaut toujours
plus que ce que nous réussissons
habituellement à voir de lui. Ce que
nous lisons dans l’Écriture arrive
souvent, quand la Lettre aux
Hébreux nous exhorte à ne pas
oublier l’hospitalité : grâce à elle, 
certains, sans le savoir, ont reçu des
anges (Hb 13, 2).

4. La compréhension qui naît de
l’amour permet aussi de voir les
défauts et les fautes des autres : on
comprend ainsi la personne, tant
dans ce qu’elle a de positif comme
dans ce qu’elle a de négatif. Et nous
pouvons être sûrs car, dans sa très
grande sagesse, l’amour voit que le
positif l’emporte largement sur le
négatif. En tous cas, le négatif n’est
pas un motif de séparation, mais de
prière et d’assistance ; si possible de



plus d’affection ; et éventuellement
de correction fraternelle.

Notre Père a bien souvent insisté
auprès de nous sur cette
manifestation de charité, parfois
héroïque : « Exercez la correction
fraternelle, ne sit populus Domini
sicut oves absque pastore (Nb 27, 17),
pour que cette famille surnaturelle
qu’est l’Œuvre de Dieu, n’apparaisse
pas comme un groupe de brebis sans
pasteur. J’ai toujours enseigné, mes
filles et mes fils, que dans l’Œuvre
chacun doit être brebis et pasteur. »[7]

5. Nous sommes tous faibles et nous
ne pouvons pas nous étonner d’avoir
des réactions de contrariété ou
d’incompréhension envers d’autres
personnes. Mais nous ne devons pas
accepter ces réactions en les
justifiant ; elles doivent bien plutôt
nous servir à demander pardon au
Seigneur et à lui demander
d’accroître notre capacité d’aimer, de



nous donner davantage de cette
compréhension qui est le fruit de
l’amour. Et ainsi, sans nous
décourager devant notre faiblesse,
nous demanderons son aide à Dieu,
afin de lui dire finalement, pleins de
reconnaissance : Tu as dilaté mon
cœur (Ps 119, 32).

Il est important, par exemple, que
nous luttions pour dominer et
atténuer les impatiences devant les
défauts réels des autres (parfois le
défaut réside plutôt dans notre
regard). Ces impatiences peuvent
nous faire manquer de
compréhension, et par conséquent de
charité. Saint Cyprien de Carthage a
eu des paroles fortes à ce sujet : « La
charité est le lien qui unit les frères ;
elle est le fondement de la paix, le
ciment de l’unité ; elle est supérieure
à l’espérance et à la foi, plus élevée
que les bonnes œuvres et le martyre ;
elle régnera toujours avec nous
auprès de Dieu au ciel. Enlevez-lui la



patience, et elle périt misérablement
»[8].

6. La compréhension, fruit de
l’amour fraternel, conduit aussi à
éviter des discriminations dans les
relations avec les uns et avec les
autres, qui pourraient naître de ces
différences. En réalité, la diversité de
caractères, de sensibilités, de goûts
est le plus souvent une richesse.
Notre Père nous le fait remarquer : «
Vous devez constamment exercer
une fraternité qui passe outre toute
sympathie ou antipathie naturelle,
vous aimant les uns les autres
comme de vrais frères, grâce à des
rapports mutuels et à la
compréhension propres à une
famille bien unie. »[9]

Mais à cet effort pour aimer et
comprendre les autres, il est
important d’ajouter celui de nous
rendre accessibles à l’amour des
autres. Je vous rappelle à ce sujet ce



que je vous ai déjà écrit : « Gagner en
affabilité, en joie, en patience, en
optimisme, en délicatesse, et dans
toutes les vertus qui rendent aimable
la vie ensemble est important pour
que tout le monde se sente accueilli
et soit heureux »[10]. Une atmosphère
de fraternité se crée alors où chacun
fortifie l’amour de l’autre et,
ensemble, nous ressentons ce cent
pour un que le Seigneur nous a
promis, et nous avançons sur le
chemin de la vie éternelle (cf. Mt 19,
29).

Le trésor du pardon

7. La compréhension est aussi en
étroite relation avec cette réalité
d’une extraordinaire importance
qu’est le pardon : demander pardon
et pardonner. En avril 1974, notre
Père nous disait que ce qu’il y a de
plus divin dans notre vie de chrétien,
d’enfants de Dieu dans l’Opus Dei,
c’est de pardonner à ceux qui nous ont



fait du mal. Et il ajoutait aussitôt,
avec beaucoup de simplicité : Moi, je
n’ai pas eu besoin d’apprendre à
pardonner, parce que le Seigneur m’a
appris à aimer. Parmi toutes les
conséquences et les manifestations
de la filiation divine, peut-être
n’aurions-nous pas spontanément
pensé d’abord au pardon. Or, nous
comprenons qu’être enfants de Dieu,
c’est être le Christ, c’est nous
identifier à lui. Et le Christ est venu
en ce monde, le Fils éternel s’est fait
Homme, justement pour pardonner.
Nous pouvons donc considérer que
«rien ne nous fait autant ressembler
à Dieu que d’être disposés au
pardon»[11].

Nous récitons et méditons si souvent
le Notre Père ! Pardonner aux autres
est décisif : c’est même la condition
pour que Dieu nous pardonne.
Demandons au Seigneur de nous
apprendre à pardonner, vraiment et
toujours. Bien plus, ayons la sainte



audace de lui demander que, comme
notre fondateur, nous en venions à
aimer les autres au point de ne pas
avoir à apprendre à pardonner[12]. Il
serait si beau que nous désirions
tellement aimer que nous ne nous
sentions jamais offensés.

8. Apprendre à demander pardon est
aussi important que de comprendre
et de pardonner, y compris dans les
petits conflits de la vie de tous les
jours. Demander sincèrement
pardon est bien souvent la seule
façon de rétablir l’harmonie dans les
relations, bien que nous pensions, à
plus ou moins juste titre, que nous
avons été la partie la plus offensée.
Ce n’est pas une stricte justice, basée
sur des calculs théoriques, qui a
poussé le Fils de Dieu à demander
pardon à son Père en notre nom,
mais un amour gratuit, qui ne tient
compte que de ce qu’il peut faire
pour les autres.



Mes filles et mes fils, ne pensons pas
que cela est bien beau, mais hors de
notre portée. Le but est élevé, bien
sûr. Néanmoins, avec la grâce de
Dieu, nous pouvons nous en
approcher peu à peu, si nous ne
faiblissons pas dans notre effort
spirituel, réponse de l’amour à
l’Amour, afin qu’il se renouvelle jour
après jour.

Esprit de service

9. « La plus grande ambition des
enfants de Dieu dans son Opus Dei
(…) doit toujours être de servir. »[13]

Nous comprenons l’insistance de
saint Josémaria quand nous lisons et
méditons les mots du Seigneur : Le
Fils de l’homme n’est pas venu pour
être servi, mais pour servir (Mc 10,
45) ; moi, je suis au milieu de vous
comme celui qui sert (Lc 22, 27).

L’esprit de service est une expression
de l’amour, de l’affection qui nous
fait ressentir comme nôtres les



besoins des autres. Avec quelle force
saint Josémaria nous le disait ! « Cela
ne m’ennuie pas de vous le dire et
redire très souvent. Tout le monde a
besoin d’affection, et nous en avons
aussi besoin dans l’Œuvre. Efforcez-
vous, sans sensiblerie, de faire
toujours grandir votre affection pour
vos frères. Quoi qu’il arrive à l’un de
mes enfants, cela doit vraiment nous
concerner : le jour où nous vivrons
comme des étrangers ou des
indifférents, nous aurons tué l’Opus
Dei. »[14]

Inconsciemment, nous pourrions
vivre comme des étrangers ou des
indifférents, si nous nous absorbions
excessivement dans des activités qui,
de fait, nous empêcheraient de nous
connaître, de nous mettre en relation
avec les autres, de nous intéresser
effectivement à nos proches. Mes
filles et mes fils, des mots me
viennent à la mémoire et au cœur,
que notre Père nous adressait avec



toute la force de son âme : Aimez-
vous !

10. Désirons servir les autres,
sachant qu’ainsi nous servons Jésus
Christ : Amen, je vous le dis : chaque
fois que vous l’avez fait à l’un de ces
plus petits de mes frères, c’est à moi
que vous l’avez fait (Mt 25, 40). Aussi
est-il bon que chacun réfléchisse à
ceci : « Seule ma disponibilité à aller
à la rencontre du prochain, à lui
témoigner de l’amour, me rend aussi
sensible devant Dieu. Seul le service
du prochain ouvre mes yeux sur ce
que Dieu fait pour moi et sur sa
manière à Lui de m’aimer »[15].

Nous savons tous par expérience que
servir les autres comporte souvent
un certain effort. « Ne pensez pas (…)
qu’il soit facile de faire de sa vie un
service. Il faut traduire dans des faits
concrets ce noble désir, parce que le
royaume de Dieu ne consiste pas
dans la parole, mais dans la capacité



d’agir (1 Co 4, 20), et aider
constamment les autres n’est pas
possible sans sacrifice. »[16] Mais cet
effort réalisé par amour est toujours
source de joie, d’une joie que
l’égoïsme ne peut pas donner, en
revanche.

L’esprit de service, enfin, traduit
l’amour fraternel et « l’amour
fraternel ne peut qu’être gratuit, il ne
peut jamais être une rétribution pour
ce que l’autre réalise ni une avance
pour ce que nous espérons qu’il fera
»[17].

Semeurs de paix et de joie

11. Semer la paix et la joie est une
manifestation de l’esprit de service
qui inclut toutes les autres, d’une
certaine façon. Comme nous ne
pouvons donner cette joie et cette
paix que si nous les avons et que les
deux sont un don de Dieu, la
meilleure façon de les faire grandir
en nous consiste à prendre grand



soin de nos moments d’intimité avec
Dieu dans les sacrements et la prière
personnelle.

La vie de chacun n’épargne pas les
peines et les souffrances qui peuvent
provoquer des sentiments
d’inquiétude et de tristesse, plus ou
moins fréquemment et plus ou moins
intensément. Ces états d’âme
peuvent nous envahir, mais nous
pouvons et devons les surmonter, en
reconquérant la joie grâce à la foi
dans l’amour que Dieu porte à
chacun de nous aujourd’hui et
maintenant (1 Jn 4, 16).

Nous avons besoin d’enraciner notre
joie, non en nous-mêmes, mais dans
le Seigneur. C’est ainsi que, malgré
les malgré, nous aurons la force
d’âme nécessaire pour nous oublier
nous-mêmes et pour transmettre aux
autres cette joie qui vient de Dieu.
Lisons ainsi, comme s’ils nous étaient
adressés, ces mots du livre de



Néhémie : Ne soyez pas tristes, parce
que la joie du Seigneur est votre force
(Ne 8, 10).

12. Assez souvent, dans vos lettres,
vous me faites part des situations
difficiles que vous traversez. Je
voudrais être tout près de chacune et
de chacun d’entre vous, pour vous
accompagner dans les soins apportés
à un enfant malade, à une mère
devenue dépendante, ou dans toutes
les circonstances qui vous font
souffrir. Tout ce qui vous concerne,
je le porte dans mon cœur et dans
ma Messe, chaque jour.

Dans toutes ces épreuves, rappelons-
nous que le Seigneur bénit avec la
croix et que, comme nous l’assurait
notre Père, fort de sa longue
expérience, « l’amour authentique
entraîne la joie : une joie dont les
racines sont en forme de croix »[18].En
outre, grâce à la fraternité bien
vécue, nous ne sommes jamais seuls :



tous ensemble, cor unum et anima
una, nous portons le doux poids de la
croix du Seigneur, sûrs
intérieurement qu’en définitive son
joug est doux et son fardeau léger (cf.
Mt 11, 30). Nous avons souvent dû
lire et méditer ces mots de saint
Josémaria, animés du désir sincère
de les vivre nous-mêmes : « Se
donner au service des âmes, en
s’oubliant soi-même, est d’une telle
efficacité que Dieu le récompense
par une humilité pleine de joie »[19].

Vie en famille

13. La plupart d’entre vous ne vivez
pas dans un centre de l’Œuvre.
Cependant, comme l’écrivait notre
Père, « nous tous qui faisons partie
de l’Opus Dei, mes enfants, nous ne
formons qu’un seul foyer : la raison
pour laquelle nous ne constituons
qu’une seule famille ne repose pas
sur le fait matériel d’habiter sous le
même toit. Comme les premiers



chrétiens, nous sommes cor unum et
anima una (Ac 4, 32) et personne
dans l’Œuvre ne pourra éprouver
l’amertume de l’indifférence »[20].

Pour que vous, surnuméraires et
agrégés, qui constituez la grande
majorité de l’Œuvre et ne vivez pas
dans les centres, vous receviez la
chaleur du foyer de l’Opus Dei et y
contribuiez, il est nécessaire que
certains, les numéraires, construisent
aussi matériellement ce foyer dans
les sièges des centres, auxquels vous
participez tous selon votre situation.
Bien sûr, les sièges matériels sont
très utiles pour y recevoir les moyens
de formation, pour y accueillir les
activités apostoliques, etc., même si
cela se fait aussi quand il n’y a pas de
siège matériel, en particulier là où le
travail apostolique ne fait encore que
commencer.

Il y a assurément des situations dues
au travail, à la santé, à des devoirs



familiaux, etc. qui conseillent ou
même rendent nécessaires que
certains d’entre vous qui êtes
numéraires, ne résidiez pas dans le
siège d’un centre, sans que cela
diminue votre responsabilité et votre
dévouement, différent mais réel, à la
construction de notre foyer.

14. Il est normal dans beaucoup de
familles que des personnes de
générations différentes (grands-
parents, parents, enfants) et de
caractères divers, vivent ensemble. Il
arrive souvent aussi que des familles
aient à leur charge des malades
chroniques, dans un état de santé
plus ou moins grave. S’il arrive
parfois que cela fragilise l’unité
familiale, il est aussi vrai que, très
souvent, ces difficultés, comme
d’autres, unissent davantage les
familles, quand il y a un véritable
amour.



Mes filles et mes fils, l’Œuvre est une
famille très nombreuse, où se
trouvent des personnes d’âges et de
personnalités variés, et aussi des
malades. Grâce à Dieu, il est
magnifique de voir comment, chez
nous, nous essayons d’entourer les
malades de tous nos soins et de toute
notre affection.

15. Certains centres peuvent
connaître des situations plus
difficiles. Si la vie familiale vous pèse
davantage par moment, cherchez
sincèrement la cause de cette
lassitude pour y porter remède :
demandez-vous si cela ne tient qu’à
un manque de moyens matériels, ou
à l’effort normal que peut supposer
le fait de s’occuper des autres, ou
encore à un refroidissement de
l’amour. Si c’était le cas, ne vous en
étonnez pas et ne vous découragez
pas ; je vous exhorte de demander à
Dieu, simplement et avec audace,
qu’il agrandisse votre cœur, qu’il



vous aide à le voir, Lui, dans les
autres, de sorte que cela vous
remplisse de joie, comme les
disciples quand ils virent le Seigneur
ressuscité : À la vue du Seigneur, les
disciples se remplirent de joie (Jn 20,
20).

Par ailleurs, derrière un caractère
déterminé, il y a parfois des
souffrances qui expliquent peut-être
cette manière d’être ou d’agir. Dieu
seul connaît le fond des cœurs, y
compris leurs blessures, et il nous
regarde tous avec tendresse.
Apprenons du Seigneur à regarder
ainsi les autres, à les comprendre – je
le répète à dessein – et à vous mettre
à leur place. « Que de craintes et que
de dangers peut dissiper l'amour
véritable qui unit des frères, l'amour
qu'on ne nomme pas (n'aurait-on
pas, sinon, l'impression de le
profaner ?) mais qui resplendit dans
chaque détail ! »[21]



Ne manquons pas de remercier le
Seigneur pour le foyer qu’il nous a
donné, riche de la diversité des
caractères et des situations sociales
et culturelles. Et, en même temps,
ressentons la responsabilité d’y
maintenir une tenue, une
atmosphère, caractérisée par « une
extrême délicatesse dans les rapports
mutuels »[22].

Dans l’Église et dans le monde

16. Prendre soin de la fraternité
manifeste que l’Œuvre, en tant que
partie de l’Église, est une famille de
Dieu. Si nous faisons en sorte de nous
aimer, de nous comprendre, de nous
pardonner, de nous servir, nous
contribuerons aussi très directement,
par la communion des saints, à
l’unité de tous les croyants et de
toute l’humanité. Saint Josémaria
disait que « le premier apostolat que
nous devons réaliser dans le monde
en tant que chrétiens, le meilleur



témoignage de foi, est de contribuer
à ce que l’on respire dans l’Église le
climat d’une charité authentique. S’il
nous arrive de ne pas nous aimer
vraiment, s’il y a parmi nous des
attaques, des calomnies et des
ressentiments, qui pourra se sentir
attiré par ceux qui affirment prêcher
la Bonne Nouvelle de l’Évangile ? »[23]

Je demande au Seigneur que nous
soyons toujours des instruments
d’unité dans notre propre maison,
dans l’Œuvre, dans l’Église et dans
toute la société.

Prendre soin de la fraternité infusera
lumière et chaleur à notre monde qui
se trouve si souvent dans l’obscurité
ou qui souffre du froid de
l’indifférence. Nos foyers, ceux des
agrégés, ceux des surnuméraires et
les centres de l’Œuvre, doivent être 
lumineux et joyeux. Des foyers
ouverts, dont peuvent bénéficier
beaucoup de personnes, y compris
celles à qui manque la chaleur d’un



foyer. Le témoignage d’une famille
chrétienne qui cherche à être unie,
de sorte que, malgré les limites
personnelles, chacun reste prêt à
pardonner, à aimer, à servir, sera un
point de référence pour beaucoup.
Comme surtout l’a été, l’est et le sera
toujours, le foyer de Nazareth.
N’oublions pas ce que saint
Josémaria nous disait : Nous
appartenons à cette famille.

La fraternité bien vécue est un
apostolat direct : tant de personnes
verront l’affection que nous nous
portons et pourront s’exclamer,
comme devant les premiers
chrétiens, « voyez comme ils s’aiment
»[24] ; elles se sentirons attirées par cet
amour chrétien, par cette « charité
qui est une certaine participation de
l’amour infini qu’est l’Esprit Saint
»[25].

* * *



17. Je termine maintenant, en
relisant avec vous d’autres mots de
notre Père : « Du cœur, mes enfants,
mettez votre cœur à servir. Quand
l’affection passe par le Sacré-Cœur de
Jésus et par le Très Doux Cœur de
Marie, la charité fraternelle s’exerce
avec toute sa force humaine et
divine. Elle encourage à porter la
charge, elle enlève du poids, elle
assure la joie dans la lutte. Ce n’est
pas quelque chose de collant, c’est
quelque chose qui fortifie les ailes de
l’âme pour voler plus haut ; la charité
fraternelle, qui ne cherche pas son
propre intérêt (cf. 1 Co 13, 5), permet
de voler, louant le Seigneur dans un
esprit de sacrifice plein de saveur
»[26].

Avec toute mon affection,

votre Père qui vous bénit

Rome, le 16 février 2023



[1] Pape François, Audience, 15 mars
2017.

[2] Saint Josémaria, Instruction, mai
1935 – septembre 1950, n° 75.
Dorénavant, les textes sans mention
d’auteur sont de saint Josémaria.

[3] Benoît XVI, Homélie, 24 avril 2005.

[4] Forge,n° 454.

[5] Chemin,n° 463.

[6] Saint Grégoire le Grand, Homiliæ in
Evangelia, 5, 3 : PL 76, 1094 B.

[7] Lettre15, n° 169.

[8] Saint Cyprien, De bono patientiæ, n.
15 : PL 4, 631 C.

[9] Lettre 30, n° 28.

[10] Lettre pastorale, 1er novembre
2019.



[11] Saint Jean Chrysostome, Comment.
in Matthaeum, Homélie XIX, n. 7 : PG
57, 283.

[12] Cf. Sillon, n° 804.

[13] Lettre15, n° 38.

[14] AGP, bibliothèque, P01.

[15] Benoît XVI, Enc. Deus caritas est,
n° 18.

[16] Lettre8, n° 4.

[17] Pape François, Enc. Laudato sí, n°
228.

[18] Forge,n° 28.

[19] Lettre2, n° 15.

[20] Lettre11, n° 23.

[21] Sillon, n° 767.

[22] Instruction, 1er avril 1934, n° 63.

[23] Amis de Dieu, n° 226.



[24] Tertullien, Apologeticum, 39 : PL 1,
471.

[25] Saint Thomas d’Aquin, Summa
theologiae, II-II, q. 24, a. 7 c.

[26] Lettre 14 février 1974, n° 23.

Copyright © Prelatura Sanctæ Crucis
et Operis Dei

(Toute divulgation publique, en tout
ou en partie, sans l'autorisation
expresse du détenteur du droit
d'auteur est interdite.)

pdf | document généré
automatiquement depuis https://
opusdei.org/fr-fr/article/lettre-du-

prelat-16-fevrier-2023/ (14/01/2026)

https://opusdei.org/fr-fr/article/lettre-du-prelat-16-fevrier-2023/
https://opusdei.org/fr-fr/article/lettre-du-prelat-16-fevrier-2023/
https://opusdei.org/fr-fr/article/lettre-du-prelat-16-fevrier-2023/

	Lettre du Prélat (16 février 2023) | Sur la fraternité

