
opusdei.org

Les Béatitudes (2) :
s’enrichir par la
pauvreté

S’adressant plus spécialement à
la jeunesse, le deuxième
éditorial sur les Béatitudes
aborde le conseil du Seigneur :
« Heureux les pauvres en esprit,
parce que le royaume des Cieux
est à eux ».

15/11/2016

Du haut de cette petite colline, la vue
devait être surprenante. Des
centaines de personnes étaient



venues de la Galilée parce qu’elles
voulaient voir ce nouveau prophète
dont on parlait tant et qui, semblait-
il, disait des choses merveilleuses. Le
Seigneur devait les voir s’approcher
peu à peu sur les pentes de la colline
et, quand enfin se fit le silence, il
commença à parler d’une voix forte :
« Heureux les pauvres en esprit,
parce que le royaume des cieux est à
eux. »[1].

Les pauvres ? Parmi ceux qui
l’écoutaient, beaucoup étaient
vraiment pauvres ; ils étaient venus
là parce qu’ils connaissaient la
pauvreté et ils savaient bien que ce
n’est pas quelque chose d’enviable :
Dieu veut que nous ayons de bonnes
choses pour manger, un lieu digne
pour vivre et le confort
indispensable. Cependant, le
Seigneur nous révèle qu’il y a un
type de pauvreté qui vaut la peine
d’être recherché.



La " pauvreté en esprit" parait être
une condition nécessaire pour que
les autres béatitudes puissent se
réaliser. C’est pourquoi ce n’est pas
un hasard si le Seigneur la place au
début de son discours, avant toutes
les autres, pour qu’elle serve de base
solide sur laquelle peut se construire
une vie belle et harmonieuse. Mais,
que signifie exactement être pauvres
en esprit ?

Dieu seul sait donner

Un autre jour, alors que Jésus se
trouvait dans une ville,tous
voulurent l’approcher. Les apôtres
s’efforçaient de lui frayer un chemin
dans la foule enthousiaste qui avait
envahi la rue, voulant connaitre le
célèbre Rabbi. Pressée, bousculée,
une femme essayait de s’approcher
du Seigneur, mais elle était refoulée
de toutes parts par la multitude.
Comme nous le savons, elle était
faible et malade, car depuis de



nombreuses années, elle perdait du
sang et avait dépensé tout son argent
auprès des médecins, qui n’étaient
pas parvenus à la guérir. Affaiblie et
sans argent, Jésus représentait pour
elle son dernier espoir.

Il est probable qu’avant de voir le
Seigneur, cette femme avait dû
accepter sa maladie, se mettant entre
les mains de Dieu. Comme s’il
s’agissait d’une réponse immédiate
du ciel, le Messie passait ce jour-là
dans sa ville. C’est pourquoi elle était
convaincue qu’elle allait trouver en
Lui la solution qu’elle désirait tant. Et
ainsi, sans grands discours,
simplement en ayant confiance en
Dieu, elle parvient à arracher au
Maitre la force qui la guérit de son
mal.

Cette femme est un exemple de
pauvreté en esprit, parce qu’elle a
mis toute sa foi dans le Seigneur. Elle
était pauvre et savait qu’elle ne



pouvait rien donner. Tout ce dont
elle avait besoin elle devait l’accepter
comme un cadeau. Comme elle, le
pauvre en esprit est celui qui fait
entièrement confiance à Dieu, parce
qu’il comprend que Lui seul sait
donner, et s’il ôte quelque chose, c’est
pour donner plus de place à ses dons
dans notre vie. Cette femme aurait-
elle cherché avec tant de force à
toucher Dieu, si elle n’avait pas
perdu confiance dans tout le reste ?
Sûrement pas. Ainsi la pauvreté peut
arriver, ou bien il faudra la
chercher : de toutes façons, il faut
être disposé à tout perdre pour
gagner ce qui en vaut vraiment la
peine, c'est-à-dire parvenir à être
pauvres pour que Dieu nous rende
riches. C’est pourquoi la question
suivante est : de quoi dois-je me
passer pour être pauvre ?

Moins, c’est plus



On raconte qu’au VII siècle,
l’empereur Héraclius attaqua les
perses pour récupérer la croix du
Seigneur que ses ennemis avaient
volée à Jérusalem et qu’ils
conservaient dans un palais près de
Bagdad. Après quinze ans de
combats, en 630, l’armée byzantine
put récupérer le bois, et l’empereur,
à la tête de ses troupes, revint
triomphant à la Ville Sainte.

Lorsqu’il entra à Jérusalem,
Héraclius voulut porter lui-même la
croix, mais la relique était devenue
très lourde. À la surprise de ses
soldats, l’empereur, qui avait
affronté mille batailles, ne pouvait
tenir une simple poutre sur son
cheval. Honteux, il mit pied à terre,
mais même ainsi il lui fut impossible
d’avancer. Peu à peu, pour
concentrer toutes ses forces sur la
croix, il se libéra des autres poids : sa
couronne, son manteau royal, sa
cuirasse, son épée et son bouclier…



Finalement, quand il n’eut plus que
sa tunique, il put soulever la poutre.
C’est alors que l’empereur –dépouillé
de toutes ses richesses impériales-
rappela à tous ce Christ qui, six
siècles auparavant, avait porté sa
croix dans ces mêmes rues.

Comme pour Héraclius, la pauvreté
nous permettra à nous aussi de
ressembler à Jésus et d’être capables
de suivre ses pas. Sinon, l’argent ou
les choses matérielles peuvent
devenir un grand obstacle, parce
qu’ils réduisent la place donnée à
Dieu et jettent le trouble dans l’âme.
Non que posséder des biens soit
mauvais, mais parce que nous
arrivons à leur donner trop
d’importance et notre bonheur en
vient à dépendre presque
exclusivement d’eux.

Il nous suffit de faire un petit tour
d’horizon pour remarquer que,
presque sans nous en apercevoir,



nous avons pu nous créer de 
nombreux besoins. Besoin de voir le
chapitre suivant de notre série
préférée, besoin d’écouter de la
musique dès que nous sommes seuls,
besoin de vêtements neufs et de
marque, besoin de changer notre
type de téléphone, besoin de rendre
visite au frigidaire à tout
instant,besoin de regarder
Whatsapp…Et si l’un de ces besoins
n’est pas possible, nous sommes
contrariés parce que nous avons mis
en eux notre bonheur.

De la même manière, nous avons
tous ressenti la satisfaction que nous
procurent de nouveaux achats. Un
nouveau jeu vidéo, un nouveau CD
ou un nouveau T-shirt peuvent nous
dérider un jour de cafard. Parfois, on
a l’impression que l’argent nous 
brûle les doigts ! Dépenser n’est pas
mal en soi, mais nous devons faire
attention à ce que cela ne devienne



pas l’unique moyen de nous rendre
heureux.

Notre attention devra être encore
plus grande, si nous avons besoin
d’aides artificielles (drogues légères
ou alcool) pour donner un peu
d’émotion à notre vie. Les
consommer pour s’amuser ou par
pure curiosité est la manifestation
évidente d’une personnalité faible,
d’un esprit qui a besoin de s’enrichir
grâce à des produits et qui a renoncé
à progresser ou à se distraire en
tirant parti de ses propres talents.

En certaines occasions, il sera bon de
s’exercer à renoncer à quelque
besoin apparemment indispensable
pour ressentir la pauvreté et ne pas
dépendre à l’excès de ce qui est peut-
être devenu trop important dans
notre vie. Certains ont pris l’habitude
de se proposer de faire deux ou trois
petits sacrifices chaque jour, pour
maintenir en forme leur volonté,



c'est-à-dire libre et rapide. Si nous
essayons et si nous n’ y parvenons
pas, ce sera le signe que nous avons
besoin de retrouver notre liberté le
plus vite possible. Le conseil de saint
Josemaria nous sera toujours utile : «
Ne l’oublie pas : celui-là possède
davantage qui a moins de besoins. –
Ne te crée pas de besoins » [2].

« Vends tout ce que tu as, donne-le
aux pauvres et puis viens et suis-moi
»[3]: c’est la condition que met le
Seigneur au jeune homme riche qui
voulait le suivre. Ce jeune homme
était bon – il vivait les
commandements, ce qui est déjà
beaucoup – mais il n’était pas libre.
Tout ce qu’il possédait était devenu
une chaine qui l’attachait et qui
l’empêcha de profiter de la plus belle
occasion qui pouvait se présenter
dans sa vie. Il n’a pas été capable de
voir Jésus et de comprendre la
grandeur de la proposition qu’il lui
faisait. Si les évangiles nous



racontent cet épisode, c’est parce que
le Seigneur veut nous faire la même
offre…et nous courons le risque de
faire la même réponse.

Autruches, hérissons et masques

Il y a une autre pauvreté, encore plus
importante peut-être : c’est la
pauvreté intérieure, l’humilité de
celui qui se connait bien et sait que,
sans Dieu, il ne vaut pas grand-chose.
Celui qui, au contraire, est très sûr de
lui-même et n’accepte aucune aide
est semblable à beaucoup de ces
scribes et de ces pharisiens,que Jésus
dut affronter. Ils ont réponse à tout,
ne lui demandent jamais son aide, ne
posent pas de questions avec un
intérêt sincère, ne reconnaissent pas
leurs propres doutes ou faiblesses.

Dieu seul sait donner, disions-nous un
peu plus haut, mais il faut être
disposé à recevoir. Nous aussi,
parfois, pouvons nous accrocher à
une opinion, nous entêter, ne pas en



démordre ou ne pas reconnaitre
humblement que nous nous
trompons. En revanche, quand nous
savons que le Seigneur aide celui qui
veut se laisser surprendre, il est bon
de demander conseil, d’apprendre à
écouter, d’accepter avec simplicité
les suggestions que nous fera celui
qui veut nous aider. « Qu’on sache
qui tu es et qu’on te méprise. –Ne
t’afflige pas de n’être rien,ainsi Jésus
doit tout mettre en toi »[4], conseillait
saint Josemaria. Dieu lui-même nous
aidera si nous nous approchons des
sacrements ou de la lecture de la
Parole de Dieu, même si nous
pensons que ce n’est pas nécessaire à
ce moment de notre vie.

On raconte que l’autruche cache sa
tête quand elle voit un danger (mais
ce n’est pas certain!). C’est ce qui
peut nous arriver quand nous
sentons que quelque chose ne va pas
bien dans notre vie : par exemple,
quand nous nous rendons compte



que nous avons du mal à nous faire
des amis ou que nous sommes
incapables de maitriser nos passion
ou que nous craignons terriblement
l’échec ou les moqueries ou la
solitude…La personne qui n’est pas
pauvre en esprit préfère ne pas
affronter la vérité. Elle essaie de
masquer le danger ou de le
maquiller. Et ainsi elle refuse de voir
ou se replie sur elle-même, comme
les hérissons, dans le silence et même
en attaquant les autres – en les
critiquant par exemple – pour ne pas
montrer sa faiblesse.

Celui qui n’affronte pas ses erreurs
doit se fabriquer un masque pour
que les autres croient qu’il est une
autre personne (insouciante,
toujours joyeuse, sûre d’elle-même…)
À la longue, sa vie deviendra un
théâtre, une pantomime. Tôt ou tard
il se demandera : qui suis-je
vraiment ?, en quoi est-ce que je
crois ?, mes amis m’aiment-ils pour



moi ou pour le personnage qu’ils
croient que je suis ? « Seigneur,
demandait saint Josemaria, que je
me décide à arracher, par la
pénitence, ce pauvre masque que
m’ont fait mes misères… » [5].

Celui qui n’est pas humble, se rendra
vite compte que sa vie est devenue
un vrai labyrinthe. Et la meilleure
façon, et parfois la seule,de sortir des
labyrinthes est de s’envoler : c’est
pourquoi, si nous nous élevons
jusqu'à Dieu par notre prière, Il nous
aidera à être humbles et sincères.
Une personne pauvre en esprit ne se
considère pas humiliée quand elle
reconnait ses faiblesses et demande
de l’aide dans les sacrements ou à un
directeur spirituel.

Ainsi nous vivrons à visage
découvert, avec joie et optimisme,
montrant quel est notre vrai visage et
notre âme véritable.



« Celui qui a le cœur libre et détaché
des choses de ce monde, a dit le Pape,
est une personne "attendue" dans le
royaume des Cieux »[6]. Pauvreté
matérielle et pauvreté intérieure : ce
n’est que de cette manière que nous
serons préparés à continuer à
écouter attentivement le Seigneur –ni
distraits ni inquiets – sur la colline de
Galilée, avec les apôtres. Pauvres en
esprit, libérés de la consommation et
de l’orgueil, nous serons capables de
nous ouvrir sans conditions au
bonheur que nous promettent les
autres béatitudes.

Questions pour la prière personnelle

Est-ce que je pourrais éviter
quelques dépenses ? Est-ce que
mon porte monnaie se vide
rapidement? Est-ce que je fais
l’aumône dans la mesure de mes
possibilités ?
Qu’est-ce qui me donne de
l’assurance? les choses

• 

• 



matérielles (vêtements, appareils
électroniques, projets coûteux ) ?
L’image que les autres ont de
moi ? Ou la relation avec Dieu et
l’amitié vraie ? Est-ce que
j’accorde beaucoup d’importance
à ce que les autres pensent de
moi ?
Je fais durer les choses que
j’utilise (vêtement, téléphone…)
ou j’ai besoin de les changer
fréquemment ? Je veux
immédiatement les choses que
possèdent mes amis ?
Est-ce que j’ai prévu de faire
deux ou trois petits sacrifices
chaque jour qui m’aident à ce
que rien de superficiel me
paraisse nécessaire (ex. usage du
portable, de la télévision, de
l’ascenseur…)
Est-ce que je me montre tel que je
suis ? Est-ce que je me vexe si on
me fait une critique justifiée ?
Quand ai-je demandé pardon

• 

• 

• 



pour la dernière fois ?Ai-je pris
l’habitude de demander conseil ?

J. Narbona /J. Bordonaba

[1] Mt 5, 3

[2] Saint Josemaria, Chemin, 630

[3] Mt, 19, 20

[4] Saint Josemaria, Chemin, 596

[5] Saint Josemaria, Chemin de croix,
VI station

[6] Pape François, Homélie, 1-XI-2015

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-fr/article/les-
beatitudes-2-senrichir-par-la-pauvrete/

(28/12/2025)

https://opusdei.org/fr-fr/article/les-beatitudes-2-senrichir-par-la-pauvrete/
https://opusdei.org/fr-fr/article/les-beatitudes-2-senrichir-par-la-pauvrete/
https://opusdei.org/fr-fr/article/les-beatitudes-2-senrichir-par-la-pauvrete/

	Les Béatitudes (2) : s’enrichir par la pauvreté

