
opusdei.org

Le sens du travail
dans la recherche
sociologique actuelle
et l'esprit de l'Opus
Dei

A quelques jours de la fête de
saint Josémaria, nous publions
une étude sur le travail, dont la
sanctification est au coeur de
l'esprit de l'Opus Dei.

21/06/2012

(comme l'article est assez long, seuls
quelques extraits sont publiés sur le



site. Vous pouvez télécharger
l'ensemble de l'article au format PDF,
ou au format epub pour Iphones et
smartphones - en bas de l'article)
Table des matières

1. La problématique actuelle du
travail.

2. Le travail dans la transition de la
société industrielle moderne à la
société post-industrielle et post-
moderne.

3. L'esprit de l'Opus Dei par rapport
au travail.

4. Vers une nouvelle éthique du
travail.

(...)

3. L'esprit de l'Opus Dei par
rapport au travail

3.1. C’est singulier de constater
comment la recherche d'une
nouvelle signification du travail dans



le monde contemporain et dans la
recherche sociologique soit en accord
avec le sens du travail qui est au
cœur de la spiritualité de l'Opus Dei.

La doctrine exprimée par le
fondateur de l'Opus Dei, saint
Josémaria Escriva a ouvert un
horizon qui s’est étendu et clarifié
jusqu’à porter dans la pensée
chrétienne contemporaine une voix
significativement en accord avec la
recherche de cette nouvelle
signification du travail et
d’organisation dont nous avons parlé
plus haut.

Dès le début, Josémaria Escriva a
enseigné que l'esprit de l'Opus Dei est
venu pour souligner un aspect du
message chrétien oublié au cours des
siècles : à savoir que tout travail
humainement digne et honnête peut
se convertir en un travail divin, c’est-
à-dire un lieu où on peut aimer et
servir Dieu, donc se sanctifier [3] "Le



Seigneur, en 1928, suscita l'Opus Dei
pour que les chrétiens se rappellent
que Dieu a créé l'homme pour qu’il
travaille (cf. Gn II, 15)" [4] . Saint
Josémaria Escriva souligne que
l’homme a été fait pour le travail
avant la chute (péché originel), et
que donc le travail est en soi positif
pour l'homme, et que, comme tel - 
naturaliter - il est matière
sanctifiable. On peut citer l'exemple
du Christ qui pendant 30 ans resta à
Nazareth pour travailler comme
charpentier. Avec ceci, est tout de
suite surmontée l'ambivalence qui a
traversé la pensée occidentale quand
elle a mis en doute le caractère
positif des activités séculières, en
tant que dangers potentiels pour le
salut chrétien ou de toute façon en
tant que situations lointaines d’une
possible sanctification. Pour trouver
quelque chose qui se ressemble dans
la tradition catholique, plutôt qu’à
Saint Benoît, dont la devise ( ora et
labora ) prière et de travail sont



configurés comme des activités
distinctes et séparées, il faut penser à
S. Bernardin de Sienne quand il
soulignait l'importance du travail
comme vita activa civilis , c'est à dire
comme un lieu d'exercice des vertus
naturelles et surnaturelles orientées
à la création d'une richesse saine,
légitime, féconde, et certainement
pas en contraste avec le désir de
perfection et les possibilités de
sanctification du chrétien.

En ce sens, la notion de travail chez
Josémaria Escriva reprend la
signification humaniste de la société
civile qui , émergée à la fin du Moyen
Age, a été ensuite historiquement
marginalisée par la conception
calviniste (écossais) de la société
commerciale (voir A. Ferguson, A.
Smith et d'autres auteurs).

Se référant à la vision originale («
une seule source », comme dirait
Jean-Paul II), du travail dans la



révélation biblique, saint Josémaria
Escriva nous rappelle que la
nécessité de travailler n'est pas le
résultat du péché, mais une partie
intégrante du projet de Dieu sur
l’homme et sur le monde: «L'homme
est né pour travailler comme l’oiseau
pour voler" (Job V, 7). Avec la seule
différence que, si, avant le péché
originel, le travail avait certaines
caractéristiques (c'est la "cultivation
du jardin"), après la chute il a pris
d'autres connotations, d'autres
qualités, y compris la fatigue et la
nécessité, mais toutefois il demeure
une tâche proprement humaine, et
non pas servile comme dans la
conception grecque, selon laquelle le
travail n'est ni nécessaire ni
proprement humain, car ceux qui
peuvent se permettre de ne pas
travailler (le propriétaire, le
«seigneur») exprime le meilleur
d’eux-mêmes justement en ne pas
travaillant, mais en exerçant
seulement leurs facultés supérieures.



Dans l'esprit de l'Opus Dei tout
homme doit travailler s'il veut suivre
sa propre nature et se perfectionner,
tant au sens humain qu’au sens
surnaturel. Avec ceci, sont dépassés
toutes les ambivalences et les doutes
sur les activités séculières qui ont
longtemps affligées la théologie, y
compris la théologie catholique.

Ce travail est homogène à l'homme.
Bien sûr, à certaines conditions. Il
l’est soit dans le sens structurel
(comme conformation de sa nature),
soit en sens intentionnel (comme
condition d’explication de sa
subjectivité). C’est la connotation
intrinsèque de la nature humaine de
se développer elle-même, les
relations avec les autres et avec le
monde par le travail. Selon la pensée
de Josémaria Escriva, c’est le moyen
de participation à l’oeuvre de la
création et, avec la Rédemption
accomplie par le Christ, il prend une
nouvelle connotation, car il devient



ce qu’il ne pouvait pas être avant : un
moyen pour racheter avec le Christ.
Le travail est un lieu de divinisation:
Dieu rencontre l'homme et l'homme
peut s'ouvrir à cette rencontre en se
plongeant en Lui. Avec la
Rédemption, note saint Josémaria
Escriva, même le travail est guéri, et
les qualités qui lui avaient été
attribuées avant - à cause du péché –
seul ou principalement en sens
négatif : le travail se propose comme
une nouvelle vie, comme un objet
explicite de la volonté de Dieu qui
appelle à la réalisation, de plus en
plus accomplie, de l'ordre de la
création et du plan salvifique de
Dieu: «Le Christ en mourant sur la
croix, attire à lui toute la création, et
en Son nom, les chrétiens, en
travaillant au milieu du monde,
doivent réconcilier toutes choses
avec Dieu, en plaçant le Christ au
sommet de toutes les activités
humaines » [5] .



Bien loin d’être le lieu de
l’universelle aliénation des hommes
en « servants », comme l’a soutenu la
première théologie protestante [6] ,
le travail se configure dans l'esprit de
l'Opus Dei comme un lieu de
l’universelle libération des hommes
en tant que fils de Dieu, aimés par un
père qui les appelle à travailler dans
le monde en tant que bénéficiaires
de son héritage [7] .

Saint Josémaria Escriva souligne
comme le Christ, récapitulant en lui-
même toutes les choses, fait du
travail la nouveauté de vie en
référence à ce passage de S. Paul
(Eph. IV, 23-28) dans lequel l'Apôtre
appelle à renouveler l'esprit et à
revêtir l'homme nouveau ("raison
pour laquelle, ceux qui dérobait ne
dérobe plus, mais travaille plutôt en
utilisant leurs mains, « un passage
que saint Thomas commentait ainsi:
" le vol appartient à la vieillesse, le
travail est la nouveauté de la vie»).



L'expression avec laquelle saint
Josémaria Escriva résume le noyau
de la spiritualité de l'Opus Dei est
condensée dans un sémantème
triadique et relationnel: Sanctifier le
travail, se sanctifier dans le travail et
sanctifier les autres avec le travail
[8] .

Sanctifier le travail signifie, pour
Josémaria Escriva de Balaguer,
effectuer une tâche avec la plus
grande perfection possible, soit
comme perfection humaine
(compétence professionnelle), soit
comme perfection surnaturelle (par
amour de la volonté divine et au
service des hommes). En d'autres
termes, c’est une divinisation des
activités professionnelles en les
élevant à l’ordre de la grâce.
Comment? En poursuivant le Finis
Operis , la perfection de l'œuvre en
soi, et en ordonnant celle-ci selon le 
finis operantis , c’est-à-dire la
motivation surnaturelle. Pour l'union



du chrétien avec le Christ, le travail
devient l'œuvre de Dieu, operatio
Dei , Opus Dei et Dieu lui-même peut
le contempler ("Dieu a examiné le
travail de mes mains": Genèse XXXI,
42). De cette façon, les structures de
la société peuvent être informées de
l'intérieur par l'esprit du Christ [9] .

Se sanctifier dans le travail signifie,
pour saint Josémaria Escriva,
rencontrer le Christ dans le lieu de
travail comme lieu de vie ordinaire
et comme matière à sanctifier de
façon immédiate et directe. "Dans
tout l'immense panorama du travail,
Dieu nous attend tous les jours.
Sachez-le bien: il y a quelque chose
de saint, de divin, caché dans les
choses les plus communes, quelque
chose que chacun d'entre vous doit
découvrir [10] . Se sanctifier veut
dire d’un côté, travailler d’un point
de vue éthiquement droit, que se soit
par rapport à l'honnêteté, à la
loyauté, à la justice et aux autres



vertus ; de l'autre côté, et, ensemble,
découvrir ce "quelque chose de
divin" qui n'est pas situé hors du
monde, ou dans un horizon lointain
qui va au-delà de leur propre travail,
mais qui est au cœur des activités
même du travail : "là où sont les
hommes vos frères, là où se trouvent
vos aspirations, votre travail, là où se
reverse votre amour, c'est là le lieu
de votre rencontre quotidienne avec
le Christ» [11] .

Il s’agit d’une vision qui n'est pas
comprise par ceux qui croient que le
travail quotidien est seulement une
affaire ennuyeuse et déprimante, ou
qu'il est une tâche tellement difficile
à exécuter en conformité avec
l'honnêteté, la justice, la vertu, qu’il
doit être abandonné à d'autres (au
"monde" comme un lieu de
perdition), car qui veut rencontrer
Dieu, doit le faire en dehors du
monde. En même temps, il est clair
qu’il s’agit d’une vision



diamétralement opposée à certains
courants d'origine protestante, pour
lesquels le travail est essentiellement
un instrument qui doit être mesuré
par rapport à son succès ou à son
échec, où le travail est un signe de
salut s’il apporte richesse et profit,
tandis qu’il est signe de perdition s’il
n’apporte pas richesse et progrès
social. Au contraire, pour Josémaria
Escriva la richesse et le succès sont
tous les éléments secondaires, à ne
pas mépriser (parce qu’ils sont
positifs en eux-mêmes), mais
certainement pas à être considérés ni
comme fins en soi ni comme un signe
du destin dans sa propre relation
avec Dieu.

Sanctifier les autres par le travail
signifie ouvrir le travail à sa valence
interhumaine (apostolique), au fait
que, s'il est bien réalisé et vécu, il
peut devenir offrande agréable à
Dieu qui nous permet de collaborer à
l'œuvre rédemptrice du Christ, et



c’est aussi un témoignage actif,
exemple positif qui se traduit dans
une aide concrète et efficace pour
qui collabore ou voit les résultats du
travail. Un témoignage qui, loin
d'être simple coexistence passive,
implique une relation d'amitié et de
confidence par laquelle il devient
possible de faciliter la rencontre des
collègues de travail avec le Christ.

D'autres ont déjà noté l'influence que
la conception de Josémaria Escriva a
eue sur le Concile Vatican II et en
particulier sur la nouvelle vision des
laïcs [12] . Il s’agit d’une conception
qui n’a commencé à se répandre et à
exercer son influence positive dans
notre société que récemment.

Elle est encore inconnue à plusieurs
personnes. Cela vaut la peine de
souligner que l'esprit de l'Opus Dei
sur le travail est au cœur de la vision
proprement laïque au sens
catholique du monde : ce n’est pas



une forme recyclée ou une forme
moderne de spiritualité religieuse
(celle qui voit le chrétien caractérisé
par un statut et / ou une consécration
spéciale) et ce n'est pas rendre
mondain ou désacraliser l’idéal
monastique (une sorte de dernier
stade d'une parabole descendant de
l’idéal ascétique qui deviendrait
toujours moins rigoureux). C’est au
contraire l'expression d'un esprit de
genre propre (sui generis), le laïque,
qui demande la rigueur des premiers
chrétiens et rappelle également le
sens d’ «être dans le monde – avec
une citoyenneté en même temps
intra et supraterrestre – qu’on peut
retrouver dans la Lettre à Diognète
du second siècle après le Christ et
que de complexes faits historiques et
culturels qui ont durés dix-sept
siècles, ont effacé.

3.2 . Dans cette façon de penser et de
vivre le travail, selon une spiritualité
qui engage la volonté divine sur



l'homme, nous pouvons ainsi
résumer ce que nous gagnons.

Tout d'abord, la résolution de
l'ambivalence (qui prend souvent la
forme d'antithèse, comme je l'ai dit
plus haut) entre l'exaltation et
l'avilissement du travail. Tout le
travail, poiesis (activité spontanée) et 
ergon (activité finalisée avec effort),
à condition qu’il soit vu et vécu dans
l'esprit de participation à un projet
qui transcende les individus et
indique leur bien commun (en
termes théologiques, la participation
à l’œuvre créatrice et salvifique de
Dieu), est en soi un facteur positif
pour la personne humaine. Ceci ne
doit être ni surestimé ni sous-estimé,
et le critère pour la juste évaluation
(donc pour le type et degré
d’implication et de détachement qu’il
exige) est précisément dans la
signification qu'il a pour l'agent
humain.



Puis, l’intime relationnalité du
travail : le travail n’est pas seulement
relation avec les choses ( à l’objet
matériel), mais en relation au sujet
qui l’effectue et relation aux autres
(étant donné que le travail est
toujours une activité avec les autres
et/ou pour les autres, même si
seulement indirectement).

Et tout cela est compris dans
l’harmonie nécessaire entre les trois
plans fondamentaux de l’existence
humaine, c’est-à-dire le naturel,
l’artificiel (travail au sens strict) et la
signification ultime de l’existence (la
fin surnaturelle). En unissant ainsi,
comme dans un entrelacement, la
dimension horizontale du travail
(dans la fraternité et la coopération
entre les hommes) et sa dimension
verticale (surnaturelle). Le travail
devient ainsi un travail des enfants
de Dieu.



L'esprit de l'Opus Dei se place, donc,
pleinement dans le sillon de la
tradition théologique catholique,
dont il résout certains problèmes
fondamentaux, restés dans certains
moments historiques dans
l'ambiguïté. En tout cas, il ne peut en
aucun cas être confondu avec une
forme d’éthique intramondaine du
travail. Le protestantisme a exprimé
une ascétique du travail qui est aux
antipodes de l'esprit de l'Opus Dei.
Celui-ci suggère une ascèse qui ne
dépend pas d’une normative
abstraite et impersonnelle, (c’est-à-
dire d’une ethicité externe et
coercitive, comme on la retrouve par
exemple chez Calvin) ni se mesure
avec ses propres résultats matériels
(selon cette banalisation qui a
transformé l'éthique protestante en
éthique de succès), mais il s’enracine
dans la dignité de la personne
humaine, dans sa subjectivité
(comme synergie entre le cœur et la
raison) et reste bien centrée sur le



sens ultra mondain de l’existence. S'il
peut y avoir certaines similitudes en
ce qui concerne l'appel au sacrifice,
au travail comme voie et moyen
d'exercice des vertus, toutefois cela
se produit dans un contexte et avec
des fins absolument diverses de
l'éthique protestante: le contexte est
celui des enfants de Dieu et les fins
sont la sanctification du travail, de
soi-même et des autres, non pas celle
de la richesse, ni comme signe de
salut ni comme instrument de succès
dans le monde.

Regarder l’esprit de l’Opus Dei par
rapport au travail peut ouvrir une
fenêtre sur les dilemmes du monde
contemporain. La recherche
sociologique, celle qui étudie les
limites et les intersections entre les
activités professionnelles,
organisation d’une entreprise et
éthique religieuse (conformément
avec l’approche que Weber a donné
au rapport entre l’économie et les



grandes religions mondiales), montre
aujourd’hui le besoin de notre
société d’aller dans cette direction
pour surmonter les distorsions
introduites par l'éthique protestante
et de ses résultats autodestructeurs.

Pierpaolo Donati

Professeur de Sociologie

Université de Bologne

[1] Voir M. Weber: L’etica protestante
e lo spirito del capitalismo, Sansón,
Firenze, 1967.

[2] Voir, Lettre encyclique Laborem
exercens (14 - X-1981).

[3] Cf Colloqui con Monsignor Escriva,
Edizioni Ares, Milano 1987, n. 55.

[4] Ibidem

[5] Colloqui …, op. cit. , n. 59.



[6] Cf. V. Tranquilli : Il concetto di
lavoro da Aristotele a Calvino, Ed;
Ricciardi, Napoli 1979.

[7] Cf. Josemaria Escriva de
Balaguer : Amici di Dio, nn. 57-58.

[8] Cf. È Gesù che passa, nn. 45-49.

[9] Cf. Lumen gentium, n. 31.

[10] Colloqui …, op. cit. n. 114.

[11] Ibidem, n. 113.

[12] Cf. J.L. Illanes : La santificazione
del lavoro, Edizioni Ares, Milano,
1981 ; AA. VV., L’Opus Dei nella
Chiesa, Piemme, Casale Monferrato,
1993.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-fr/article/le-sens-du-
travail-dans-la-recherche-sociologique-

https://opusdei.org/fr-fr/article/le-sens-du-travail-dans-la-recherche-sociologique-actuelle-et-lesprit-de-lopus-dei/
https://opusdei.org/fr-fr/article/le-sens-du-travail-dans-la-recherche-sociologique-actuelle-et-lesprit-de-lopus-dei/
https://opusdei.org/fr-fr/article/le-sens-du-travail-dans-la-recherche-sociologique-actuelle-et-lesprit-de-lopus-dei/


actuelle-et-lesprit-de-lopus-dei/
(17/01/2026)

https://opusdei.org/fr-fr/article/le-sens-du-travail-dans-la-recherche-sociologique-actuelle-et-lesprit-de-lopus-dei/

	Le sens du travail dans la recherche sociologique actuelle et l'esprit de l'Opus Dei

