
opusdei.org

Le repos des enfants
de Dieu : sur les
rencontres
annuelles de
formation.

Une réflexion sur le repos,
l'étude et la vie de famille qui
facilite la convivialité organisée
pendant les vacances.

10/07/2024

Saint Josémaria a appris à ses
enfants à chercher Dieu en toute
chose : nous le trouvons dans notre



travail, dans notre famille, dans nos
relations avec les autres, dans nos
loisirs, dans nos joies et nos soucis
quotidiens. La vie d’un chrétien est
une découverte continue et
progressive de Dieu, qui nous
conduit à nous identifier de plus en
plus à Jésus-Christ.

Nous travaillons donc à devenir de
plus en plus « un autre Christ » [1] et,
comme lui, à amener le monde à
Dieu le Père, chacun dans ce à quoi il
se consacre. Sachant que la sainteté
englobe toute notre vie, nous
comprenons qu’il serait insensé de
prendre des « vacances » dans la
poursuite de notre sainteté, tout
comme on ne met pas en veilleuse
ses relations amicales ou familiales.
De même, le loisir n’est pas
simplement quelque chose qui nous
permettra de travailler plus et mieux
plus tard, ni une parenthèse négative
mais nécessaire due à la faiblesse
humaine : c’est un temps pendant



lequel nous pouvons chercher et
trouver Dieu, mieux nous connaître,
nous amuser avec les autres,
remettre notre corps et notre âme à
neuf. C’est, avec d’autres dimensions,
une étape sur le chemin du Ciel.

Un philosophe du 20e siècle a
expliqué que « la contemplation
philosophique est également orientée
vers ce monde tangible et visible qui
s’étend devant nos yeux, mais ce
monde, ces choses, ces réalités sont
interrogés d’une manière
particulière ; ils sont interrogés sur
leur essence ultime et universelle » 
[2]. Ses paroles peuvent s’appliquer au
fait d’être « des âmes contemplatives
au milieu du monde » [3]. [Les
moments de loisir et de repos nous
aident à retrouver cette vision, car ils
nous rappellent dans une large
mesure que le sens de notre
existence est de la vivre pleinement,
avec Dieu. Le temps des vacances
peut être l’occasion de faire face à la



tentation de faire des choses et de
tourner notre regard vers cette «
essence ultime et universelle » : qui
est Dieu, qui je suis pour lui, et
comment cette relation transforme
les autres relations et dimensions de
ma vie.

Chercher le Maître

Les disciples ont appris de leur
Maître à prier et à travailler. Certes,
il s’agit de deux réalités qui
occupaient une grande partie du
temps de tout Israélite pieux.
Cependant, dans l’Évangile, nous
pouvons également voir comment le
Seigneur a cherché à enseigner aux
apôtres des choses qui n’avaient
peut-être pas beaucoup de sens pour
une mentalité pragmatique. Ainsi, il
les invite à s’émerveiller devant la
nature : « Regardez les oiseaux du
ciel […] Observez comment poussent
les lis des champs » (Mt 6, 26-28), il
leur fait comprendre la nécessité de



reprendre des forces au retour de
leur première mission apostolique. «
Venez à l’écart dans un endroit
désert, et reposez-vous un peu. » (Mc
6 31), et il les exhorte même à
prendre soin des personnes qui les
entourent comme il l’a fait, jusqu’au
bout, « Mon commandement, le
voici : Aimez-vous les uns les autres
comme je vous ai aimés » (Jn 15, 12).

« Après avoir envoyé ses disciples
prêcher, le Seigneur les réunit, à leur
retour, et les invite à aller avec Lui
dans un endroit solitaire pour qu’ils
se reposent… Jésus ! qu’a-t-il pu alors
leur demander, et leur dire ? Eh
bien… l’Évangile est toujours actuel »
[4]

Dès les premières années de l’Opus
Dei, saint Josémaria a eu le souci
paternel que ses enfants, qui
essayaient de s’engager de tout leur
cœur, de toute leur âme et de toute
leur vie à semer la graine de



l’Évangile, puissent aussi se reposer,
prendre du recul, récupérer leurs
forces d’âme et de corps, et repartir,
enflammés et préparés pour la
mission apostolique. Il n’était pas
facile de trouver le temps, le lieu et
les moyens financiers pour y
parvenir, mais, convaincu de la
nécessité, saint Josémaria réussit à
organiser la première semaine
d’étude à La Granja de San Ildefonso
(Ségovie) : quelques jours de vie
commune pour prier en paix, se
former et profiter de la vie en
famille, dans une ambiance adaptée
à la jeunesse de ses enfants. Au fil
des années, les rencontres et les
cours annuels de formation se sont
consolidés, avec une durée et un
contenu différents, adaptés aux
circonstances des participants.

Puisque le but de la formation est
l’identification au Christ, l’objectif
premier des rencontres est aussi la
rencontre personnelle avec le



Seigneur. Et l’on pourrait dire que
cette rencontre s’articule autour de
trois axes : tout d’abord, le repos, qui
permet de s’éloigner des tâches
quotidiennes et de passer un temps
plus exclusif et détendu avec Dieu ;
ensuite, l’étude et l’assimilation de la
formation, profonde et de qualité, qui
enflamme et prépare à sa propre
mission de sanctification du monde
dans sa propre situation et
d’accompagnement des personnes
vers Dieu ; et enfin, la vie de famille,
c’est-à-dire la vie fraternelle
ensemble, le service et l’attention
réciproques, le partage des intérêts et
des préoccupations.

Se reposer à partir de ce que je
suis

Le repos n’étant pas une parenthèse
dans la vie, il est logique qu’il soit en
accord avec l’identité et la mission de
la personne : un repos du corps et de
l’âme, avec et pour le Seigneur, avec



et pour les autres. En même temps,
ce temps ensemble offre une
occasion unique dans l’année de se
former d’une manière profonde et en
même temps détendue, en
concrétisant ce que saint Josémaria
disait : « Le repos n’est pas de ne rien
faire : c’est se distraire par des
activités exigeant moins d’effort » [5].

La première chose est de se reposer
avec le Seigneur. Dans ce moyen de
formation, nous pouvons rencontrer
Jésus dans la prière d’une manière
qui, dans une autre période, peut
être plus compliquée : calmement,
sans hâte, avec la tête et le cœur plus
clairs… Dans ce sens, nous pouvons
aussi affiner les détails qui
expriment la foi et la délicatesse dans
la relation avec Dieu - par exemple,
l’accompagner dans le tabernacle,
physiquement ou avec notre
imagination -, revoir les points de
lutte que nous avons eus pendant
l’année scolaire, revenir calmement



aux textes qui nous inspirent ou aux
idées que nous voulons approfondir,
etc.

Ainsi, la rencontre annuelle ne sera
pas une simple évasion de la réalité,
ni un calmant qui nous fait
temporairement oublier nos
occupations quotidiennes. La période
que nous consacrons au repos « est
un temps de contemplation, un
temps de louange, pas un temps
d’évasion. C’est le moment de
regarder la réalité et de dire : comme
la vie est belle » [6]. La sérénité de ces
journées nous permet plus
facilement de regarder en arrière et
d’être reconnaissants pour ce que
nous avons vécu récemment, y
compris ce que nous avons pu avoir
du mal à assimiler ou que nous
n’avons pas compris. « Il est
nécessaire de se réconcilier avec sa
propre histoire, avec les faits que l’on
n’accepte pas, avec les aspects
difficiles de sa propre existence […]



La vraie paix, en effet, ne consiste
pas à changer sa propre histoire,
mais à l’accepter, à la valoriser, telle
qu’elle s’est déroulée » [7].

D’autre part, « se distraire par des
activités exigeant moins d’effort » ne
signifie pas gagner du temps en
essayant de tout faire. Il est
intéressant de noter que saint
Thomas considère que la paresse et
l’agitation ont la même racine :
toutes deux nous privent de notre
paix, nous empêchent de vivre le
moment présent et nous empêchent
d’accomplir avec joie le
commandement de sanctifier les
fêtes. Il est souvent possible d’imiter
le rythme frénétique d’une journée
de travail normale même pendant la
période de repos, passant ainsi de la
précipitation du travail à la
précipitation des vacances. On pense
alors que plus les expériences sont
intenses, meilleur est le repos. Bien
sûr, pendant la rencontre annuelle,



nous aurons l’occasion d’accumuler
de nouvelles expériences — visiter
des endroits inconnus, pratiquer
différents sports, peut-être même
essayer des plats exotiques… — mais
c’est aussi un moment où nous
pouvons apprendre à apprécier ce
qui est petit et ordinaire : S’ouvrir à
ceux qui nous entourent, apprécier
et être reconnaissant pour ce que
nous avons, se laisser surprendre,
apporter nos talents et nos intérêts à
la vie de famille, prendre le temps de
lire et de réfléchir… Développer ces
attitudes nous aidera à découvrir,
lorsque nous retournerons à
l’agitation de la vie quotidienne, les
petites doses de repos bien présentes
chaque jour. Et ce repos, qui nous est
offert goutte à goutte, est plus
efficace qu’une averse occasionnelle
parmi de nombreux jours de
sécheresse.

Investir dans ce qui en vaut la
peine



Les vacances sont aussi un moment
précieux pour investir du temps dans
l’acquisition d’outils qui nous aident
à mieux vivre et à accomplir notre
mission avec toujours plus de
créativité et d’enthousiasme, en
accord avec les besoins du monde
d’aujourd’hui, en fidélité à l’Évangile,
aux enseignements de l’Église et, par
conséquent, aussi à l’esprit de
l’Œuvre. Peut-être que dans le cadre
de l’entreprise ou du travail, nous
avons des occasions de formation
plus intenses : cours, séminaires…
Tout au long de notre vie, l’Œuvre
nous offre aussi des moments
spécifiques à consacrer à la
croissance personnelle (et collective)
dans différents aspects que nous
ferons nôtres. Bien qu’il ne soit pas
toujours facile de trouver ce temps —
à cause de la fatigue, d’autres
intérêts ou de la nécessité de
résoudre des questions plus «
urgentes » — l’impact peut être très
significatif, parce qu’il nous donne



une impulsion qui, à moyen et à long
terme, contribue à vivifier la mission
que Dieu a donnée à chacun de nous.
Par exemple, la lecture d’un bon livre
— un essai ou un roman — peut
avoir peu d’effets immédiats, au-delà
du plaisir qu’elle procure, mais elle
peut aussi nous éclairer sur la nature
humaine, nous permettre de mieux
nous connaître et d’aider les autres à
l’avenir.

Pour que cette formation soit
assimilée, il est nécessaire de
consacrer un temps calme, avec
initiative et responsabilité
personnelle, à la lecture, à la
réflexion, au dialogue et à l’étude. Il
ne s’agit pas d’aborder un grand
nombre de sujets, mais de se
concentrer sur le contenu. Une
manière utile de le faire pourrait être
de demander l’aide et les suggestions
de la direction spirituelle avant de
commencer la rencontre, afin
d’élaborer un plan possible pour



approfondir les thèmes que chacun a
dans le cœur et dans l’esprit. Par la
suite, le fait de parler calmement
avec une personne différente au
cours de ces journées peut ouvrir des
horizons et nous aider à contraster
ce que nous découvrons.

Dans une culture qui nous pousse
parfois à l’activisme, à penser
continuellement en termes
d’efficacité et de résultats, les
activités prévues pendant le cours
annuel peuvent sembler inutiles ou
une perte de temps : se promener,
étudier la philosophie ou la
théologie, lire un bon roman ou une
bande dessinée, revoir des
documents du magistère, écouter de
la musique sans rien faire d’autre en
même temps, passer une matinée
avec quelqu’un qui raconte un
événement de sa vie ou une chose
qu’il a apprise, converser avec
quelqu’un dont le parcours de vie est
très différent du nôtre… Que tout



cela améliore ou non notre
productivité ou constitue une 
expérience inoubliable, le plus
important est que cela contribue à
éclairer les réalités les plus
importantes de notre vie : cela
renforce notre relation avec Dieu et
avec les autres.

La fête authentique

En tant qu’enfants de Dieu, nous ne
sommes jamais seuls, mais nous
savons que nous sommes toujours
regardés et entourés par un Père qui
nous aime et prend soin de nous. De
plus, chaque membre de l’Opus Dei
fait partie de cette famille
surnaturelle et sait qu’il est soutenu
par d’autres, tout en se sentant
responsable d’aider et d’être là pour
sa famille : d’abord par la
communion des saints, par la prière
et la lutte pour la sainteté, et aussi
par l’engagement à bien travailler et



la solidarité avec ceux qui nous sont
les plus proches.

Le temps libre est aussi une occasion
de prendre soin de ceux qui nous
entourent : le repos n’est pas une
compétition contre les autres (mon
projet ou le tien, mon temps ou celui
des autres), mais une autre
dimension de la vie partagée, dans
laquelle nous pouvons nous ouvrir
aux autres, avec une attitude de
service et d’amitié véritable. « La
structure interne d’une fête
authentique se trouve de la manière
la plus concise et la plus claire dans
la phrase incomparable de saint Jean
Chrysostome : Ubi caritas gaudet, ibi
est festivitas, là où l’amour se réjouit,
il y a une fête » [8].

Dans la vie ordinaire, les occasions
de faire la fête sont nombreuses et,
pendant les périodes de repos, cette
dimension est mise en évidence et
nous rappelle la chance que nous



avons d’être entourés d’une famille.
C’est une rencontre avec Dieu et avec
les autres qui nous comble et à
laquelle nous pouvons revenir dans
les moments plus intenses, lorsque
nous luttons pour nous occuper des
personnes du centre, face à la
pression du travail ou à la liste des
choses à faire.

Tout mon temps est libre

Peut-être nous souvenons-nous avec
émotion des vacances en famille de
notre enfance. Aller au village ou
visiter la maison de nos grands-
parents. Le dépaysement en allant à
la mer ou en passant quelques jours
à la montagne. Retrouver les cousins
ou la même bande de copains que
chaque été. Peut-être qu’à une
occasion, nous avons fait un voyage
plus spécial dans une autre ville,
voire dans un autre pays, et nous
avons gardé des photos et des



anecdotes sur les aventures que nous
avons vécues.

Chaque année, il se peut que nous
rencontrions les mêmes personnes :
c’est le moment de se revoir, de se
mettre à jour, d’échanger des
expériences. D’autres fois, nous
avons l’occasion de voyager à
l’étranger, de connaître une autre
partie du pays, de découvrir de
nouvelles cultures et d’entrer en
contact avec des personnes qui
vivent la même vocation dans un
contexte différent. C’est ainsi que,
petit à petit, nous accumulons des
souvenirs qui nous enrichissent.

On dit de saint Jean-Paul II que
quelqu’un lui a un jour posé une
question sur son temps libre, à
laquelle le pape a répondu
simplement : « Tout mon temps est
libre ». Dans l’Œuvre, avec la liberté
des enfants de Dieu, chacun est et
devient le protagoniste de sa propre



histoire, en apprenant à combiner
activité et repos, en cherchant et en
assimilant la formation et en
approfondissant ses liens avec les
autres.

Autres textes :

● Fatigue et repos

● Forger l'unité de vie

● Que lire ?

● Très humain, très divin (VIII) : la
bataille de notre formation

[1].Quand le Christ passe, n° 183.

[2]. Josef Pieper, Les loisirs et la vie
intellectuelle, "Que signifie
philosopher ? ch. 3.

https://opusdei.org/fr-fr/article/en-bref-fatigue-et-repos/
https://opusdei.org/fr-fr/article/ebook-forger-lunite-de-vie/
https://opusdei.org/fr-fr/article/article-ebook-que-lire/
https://opusdei.org/fr-fr/article/tres-humains-et-tres-divins-viii-la-bataille-de-notre-formation/
https://opusdei.org/fr-fr/article/tres-humains-et-tres-divins-viii-la-bataille-de-notre-formation/
https://opusdei.org/fr-fr/tool/opusdeicms/article/117795/change/#_ftnref1
https://opusdei.org/fr-fr/tool/opusdeicms/article/117795/change/#_ftnref1
https://opusdei.org/fr-fr/tool/opusdeicms/article/117795/change/#_ftnref2
https://opusdei.org/fr-fr/tool/opusdeicms/article/117795/change/#_ftnref2


[3].Lettres II, Lettre n° 6, n° 15a.

[4].Sillon, n° 470.

[5].Chemin, n° 357.

[6]. Pape François, Audience générale,
5 septembre 2018.

[7]. Pape François, Audience générale,
5 septembre 2018.

[8]. Josef Pieper, Une théorie de la
célébration, ch. 3.

Teresa Gómez

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-fr/article/le-repos-des-
enfants-de-dieu-sur-les-rencontres-

annuelles-de-formation/ (03/02/2026)

https://opusdei.org/fr-fr/tool/opusdeicms/article/117795/change/#_ftnref3
https://opusdei.org/fr-fr/tool/opusdeicms/article/117795/change/#_ftnref3
https://opusdei.org/fr-fr/tool/opusdeicms/article/117795/change/#_ftnref4
https://opusdei.org/fr-fr/tool/opusdeicms/article/117795/change/#_ftnref4
https://opusdei.org/fr-fr/tool/opusdeicms/article/117795/change/#_ftnref5
https://opusdei.org/fr-fr/tool/opusdeicms/article/117795/change/#_ftnref5
https://opusdei.org/fr-fr/tool/opusdeicms/article/117795/change/#_ftnref6
https://opusdei.org/fr-fr/tool/opusdeicms/article/117795/change/#_ftnref6
https://opusdei.org/fr-fr/tool/opusdeicms/article/117795/change/#_ftnref7
https://opusdei.org/fr-fr/tool/opusdeicms/article/117795/change/#_ftnref7
https://opusdei.org/fr-fr/tool/opusdeicms/article/117795/change/#_ftnref8
https://opusdei.org/fr-fr/tool/opusdeicms/article/117795/change/#_ftnref8
https://opusdei.org/fr-fr/article/le-repos-des-enfants-de-dieu-sur-les-rencontres-annuelles-de-formation/
https://opusdei.org/fr-fr/article/le-repos-des-enfants-de-dieu-sur-les-rencontres-annuelles-de-formation/
https://opusdei.org/fr-fr/article/le-repos-des-enfants-de-dieu-sur-les-rencontres-annuelles-de-formation/
https://opusdei.org/fr-fr/article/le-repos-des-enfants-de-dieu-sur-les-rencontres-annuelles-de-formation/

	Le repos des enfants de Dieu : sur les rencontres annuelles de formation.

