opusdei.org

Le discours de
Benoit XVI a Assise

Le pape a rencontré les
différents chefs religieux a
Assise, le 27 octobre dernier.
Voici le message qu'il a
prononce.

28/10/2011

Chers freres et sceurs,

Responsables et Représentants des
Fglises et des Communautés
ecclesiales

et des Religions du monde,



Chers amis,

Vingt-cing années se sont écoulées
depuis que le bienheureux Pape
Jean-Paul II a invité pour la premieére
fois des représentants des religions
du monde a Assise pour une priere
pour la paix. Que s’est-il passé

depuis ? Ou en est aujourd’hui la
cause de la paix ? Alors la grande
menace pour la paix dans le monde
venait de la division de la planéte en
deux blocs s’opposant entre eux. Le
symbole visible de cette division était
le mur de Berlin qui, passant au
milieu de la ville, tracait la frontiére
entre deux mondes. En 1989, trois
années apres Assise, le mur est
tombé - sans effusion de sang.
Subitement, les énormes arsenaux,
qui étaient derriéere le mur, n’avaient
plus aucune signification. Ils avaient
perdu leur capacité de terroriser. La
volonté des peuples d’étre libres était
plus forte que les arsenaux de la
violence. La question des causes de


https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/index_fr.htm
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/travels/sub_index1986/trav_perugia-assisi_fr.htm

ce renversement est complexe et ne
peut trouver une réponse dans de
simples formules. Mais a coté des
faits économiques et politiques, la
cause la plus profonde de cet
événement est de caractere spirituel :
derriéere le pouvoir matériel il n’y
avait plus aucune conviction
spirituelle. La volonté d’étre libres
fut a la fin plus forte que la peur face
a la violence qui n’avait plus aucune
couverture spirituelle. Nous sommes
reconnaissants pour cette victoire de
la liberté, qui fut aussi surtout une
victoire de la paix. Et il faut ajouter
que dans ce contexte il ne s’agissait
pas seulement, et peut-étre pas non
plus en premier lieu, de la liberté de
croire, mais il s’agissait aussi d’elle.
Pour cette raison nous pouvons relier
tout cela de quelque fagon aussi a la
priere pour la paix.

Mais qu’est ce qui est arrivé par la
suite ? Malheureusement nous ne
pouvons pas dire que depuis lors la



situation soit caractérisée par la
liberté et la paix. Méme si la menace
de la grande guerre n’est pas en vue,
toutefois, malheureusement, le
monde est plein de dissensions. Ce
n’est pas seulement le fait que ici et
la & maintes reprises des guerres ont
lieu - la violence comme telle est
potentiellement toujours présente et
caractérise la condition de notre
monde. La liberté est un grand bien.
Mais le monde de la liberté s’est
révélé en grande partie sans
orientation, et méme elle est mal
comprise par beaucoup comme
liberté pour la violence. La
dissension prend de nouveaux et
effrayants visages et la lutte pour la
paix doit tous nous stimuler de facon
nouvelle.

Cherchons a identifier d’un peu plus
pres les nouveaux visages de la
violence et de la dissension. A grands
traits — a mon avis — on peut
identifier deux typologies différentes



de nouvelles formes de violence qui
sont diamétralement opposées dans
leur motivation et qui manifestent
ensuite dans les détails de
nombreuses variantes. Tout d’abord
il y a le terrorisme dans lequel, a la
place d’une grande guerre, se
trouvent des attaques bien ciblées
qui doivent toucher ’adversaire dans
des points importants de facon
destructrice, sans aucun égard pour
les vies humaines innocentes qui
sont ainsi cruellement tuées ou
blessées. Aux yeux des responsables,
la grande cause de la volonté de
nuire a ’ennemi justifie toute forme
de cruauté. Tout ce qui dans le droit
international était communément
reconnu et sanctionné comme limite
a la violence est mis hors jeu. Nous
savons que souvent le terrorisme est
motivé religieusement et que
justement le caractére religieux des
attaques sert de justification pour la
cruauté impitoyable, qui croit
pouvoir reléguer les regles du droit



en faveur du «bien» poursuivi. Ici la
religion n’est pas au service de la
paix, mais de la justification de la
violence.

La critique de la religion, a partir des
Lumieres, a a maintes reprises
soutenu que la religion fut cause de
violence et ainsi elle a attisé
I’hostilité contre les religions. Qu’ici
la religion motive de fait la violence
est une chose qui, en tant que
personnes religieuses, doit nous
préoccuper profondément. D’une
facon plus subtile, mais toujours
cruelle, nous voyons la religion
comme cause de violence méme la
ou la violence est exercée par des
défenseurs d’une religion contre les
autres. Les représentants des
religions participants en 1986 a
Assise entendaient dire — et nous le
répétons avec force et grande
fermeté : ce n’est pas la vraie nature
de la religion. C’est au contraire son
travestissement et il contribue a sa



destruction. Contre ceci, on objecte :
mais d’ou savez-vous ce qu’est la
vraie nature de la religion ? Votre
prétention ne dérive-t-elle pas peut-
étre du fait que parmi vous la force
de la religion s’est éteinte ? Et
d’autres objecteront: mais existe-t-il
vraiment une nature commune de la
religion qui s’exprime dans toutes les
religions et qui est donc valable pour
toutes ? Nous devons affronter ces
questions si nous voulons contester
de facon réaliste et crédible le
recours a la violence pour des motifs
religieux. Ici se place une tache
fondamentale du dialogue
interreligieux — une tache qui doit
étre de nouveau soulignée par cette
rencontre. Comme chrétien, je
voudrais dire a ce sujet : oui, dans
I’histoire on a aussi eu recours a la
violence au nom de la foi chrétienne.
Nous le reconnaissons, pleins de
honte. Mais il est absolument clair
que ceci a été une utilisation abusive
de la foi chrétienne, en évidente



opposition avec sa vraie nature. Le
Dieu dans lequel nous chrétiens nous
croyons est le Créateur et Pére de
tous les hommes, a partir duquel
toutes les personnes sont fréres et
sceurs entre elles et constituent une
unique famille. La Croix du Christ est
pour nous le signe de Dieu qui, a la
place de la violence, pose le fait de
souffrir avec l'autre et d’aimer avec
I’autre. Son nom est « Dieu de
I’amour et de la paix » (2 Co 13, 11).
Cest la tache de tous ceux qui
portent une responsabilité pour la foi
chrétienne, de purifier
continuellement la religion des
chrétiens a partir de son centre
intérieur, afin que — malgré la
faiblesse de 'homme - elle soit
vraiment un instrument de la paix de
Dieu dans le monde.

Si une typologie fondamentale de
violence est aujourd’hui motivée
religieusement, mettant ainsi les
religions face a la question de leur



nature et nous contraignant tous a
une purification, une seconde
typologie de violence, a ’aspect
multiforme, a une motivation
exactement opposée : C’est la
conséquence de I’absence de Dieu, de
sa négation et de la perte d’humanité
qui va de pair avec cela. Les ennemis
de la religion — comme nous I’avons
dit — voient en elle une source
premiere de violence dans I’histoire
de ’humanité et exigent alors la
disparition de la religion. Mais le «
non » a Dieu a produit de la cruauté
et une violence sans mesure, qui a
été possible seulement parce que
I’homme ne reconnaissait plus
aucune norme et aucun juge au-
dessus de lui, mais il se prenait lui-
méme seulement comme norme. Les
horreurs des camps de concentration
montrent en toute clarté les
conséquences de I’absence de Dieu.

Toutefois, je ne voudrais pas
m’attarder ici sur ’athéisme prescrit



par I’Etat ; je voudrais plutdt parler
de la « décadence » de 'homme dont
la conséquence est la réalisation,
d’une manieére silencieuse et donc
plus dangereuse, d’'un changement
du climat spirituel. I’adoration de
I’argent, de ’avoir et du pouvoir, se
révele étre une contre-religion, dans
laquelle 'homme ne compte plus,
mais seulement l'intérét personnel.
Le désir de bonheur dégénere, par
exemple, dans une avidité effrénée et
inhumaine qui se manifeste dans la
domination de la drogue sous ses
diverses formes. Il y a les grands, qui
avec elle font leurs affaires, et
ensuite tous ceux qui sont séduits et
abimés par elle aussi bien dans leur
corps que dans leur esprit. La
violence devient une chose normale
et menace de détruire dans certaines
parties du monde notre jeunesse.
Puisque la violence devient une
chose normale, la paix est détruite et
dans ce manque de paix ’homme se
détruit lui-méme.



[’absence de Dieu conduit a la
déchéance de 'homme et de
I’humanisme. Mais ou est Dieu ? Le
connaissons-nous et pouvons-nous
Le montrer de nouveau a ’humanité
pour fonder une vraie paix ?
Résumons d’abord briévement nos
réflexions faites jusqu’ici. J’ai dit qu’il
existe une conception et un usage de
la religion par lesquels elle devient
source de violence, alors que
I’orientation de ’homme vers Dieu,
vécue avec droiture, est une force de
paix. Dans ce contexte, j’ai renvoyé a
la nécessité du dialogue, et j’ai parlé
de la purification, toujours
nécessaire, de la religion vécue.
D’autre part, j’ai affirmé que la
négation de Dieu corrompt ’homme,
le prive de mesures et le conduit a la
violence.

A coté des deux réalités de religion et
d’anti-religion, il existe aussi, dans le
monde en expansion de

I’agnosticisme, une autre orientation



de fond: des personnes auxquelles
n’a pas été offert le don de pouvoir
croire et qui, toutefois, cherchent la
vérité, sont a la recherche de Dieu.
Des personnes de ce genre
n’affirment pas simplement : « I1
n’existe aucun Dieu ». Elles souffrent
a cause de son absence et, cherchant
ce qui est vrai et bon, elles sont
intérieurement en marche vers Lui.
Elles sont « des pelerins de la vérite,
des pélerins de la paix ». Elles posent
des questions aussi bien a 'une qu’a
I’autre partie. Elles 6tent aux athées
militants leur fausse certitude, par
laquelle ils prétendent savoir qu’il
n’existe pas de Dieu, et elles les
invitent a devenir, plutdt que
polémiques, des personnes en
recherche, qui ne perdent pas
I’espérance que la vérité existe et que
nous pouvons et devons vivre en
fonction d’elle. Mais elles mettent
aussi en cause les adeptes des
religions, pour qu’ils ne considerent
pas Dieu comme une propriété qui



leur appartient, si bien qu’ils se
sentent autorisés a la violence envers
les autres. Ces personnes cherchent
la vérité, elles cherchent le vrai Dieu,
dont 'image dans les religions, a
cause de la facon dont elles sont
souvent pratiquées, est fréquemment
cachée. Qu’elles ne réussissent pas a
trouver Dieu dépend aussi des
croyants avec leur image réduite ou
méme déformée de Dieu. Ainsi, leur
lutte intérieure et leur interrogation
sont aussi un appel pour les croyants
a purifier leur propre foi, afin que
Dieu - le vrai Dieu — devienne
accessible. C’est pourquoi, j’ai invité
spécialement des représentants de ce
troisieme groupe a notre rencontre a
Assise, qui ne réunit pas seulement
des représentants d’institutions
religieuses. Il s’agit plutot de se
retrouver ensemble dans cet étre en
marche vers la vérité, de s’engager
résolument pour la dignité de
I’homme et de servir ensemble la



cause de la paix contre toute sorte de
violence destructrice du droit.

En conclusion, je voudrais vous
assurer que I’Eglise catholique ne
renoncera pas a la lutte contre la
violence, a son engagement pour la
paix dans le monde. Nous sommes
animés par le désir commun d’étre «
des pélerins de la vérité, des pelerins
de la paix ».

pdf | document généré
automatiquement depuis https://
opusdei.org/fr-fr/article/le-discours-de-
benoit-xvi-a-assise/ (04/02/2026)


https://opusdei.org/fr-fr/article/le-discours-de-benoit-xvi-a-assise/
https://opusdei.org/fr-fr/article/le-discours-de-benoit-xvi-a-assise/
https://opusdei.org/fr-fr/article/le-discours-de-benoit-xvi-a-assise/

	Le discours de Benoît XVI à Assise

