
opusdei.org

Le connaître et se
connaître (VII) : à la
recherche de la
connexion

Les paroles que saint Josémaria
employait au début et à la fin de
sa prière peuvent également
servir de guide pour la nôtre.

08/06/2020

Autres articles de la série "Le
connaître et se connaître"

Au siècle dernier, on a beaucoup
parlé de l'existence supposée d'un

https://opusdei.org/fr-fr/tag/le-connaitre-et-se-connaitre
https://opusdei.org/fr-fr/tag/le-connaitre-et-se-connaitre


téléphone rouge qui reliait les
dirigeants de deux grandes
puissances mondiales, alors même
qu'ils étaient à des milliers de
kilomètres l'un de l'autre. L'idée de
pouvoir parler immédiatement avec
des gens aussi éloignés était source
de grande surprise. Les appareils
mobiles que nous connaissons
aujourd'hui étaient encore
inimaginables. En se référant à ce
dispositif, en 1972, saint Josémaria a
dit une fois que nous avons « une
ligne directe avec Dieu notre
Seigneur, beaucoup plus directe (...).
Il est si bon, qu'il est toujours
disponible, qu'il ne nous fait pas
attendre »[1].

Par la foi, nous savons que le
Seigneur est toujours à l'autre bout
de la ligne. Mais combien de fois
avons-nous éprouvé des difficultés à
l'écouter ou à être persévérants dans
les moments de prière que nous nous
étions fixés ! Certaines personnes



l'expriment en disant qu’« elles ne se
connectent pas avec Dieu ». C'est une
expérience douloureuse qui peut
conduire à l'abandon de la prière.
Nous l'aurons probablement vécue
aussi. Parfois, quels que soient nos
efforts, même après des années
d'exercice, la sensation de ne pas
savoir parler avec Dieu persiste :
bien que nous soyons sûrs d'avoir un
lien direct avec Lui, nous n'arrivons
pas à sortir du monologue intérieur,
nous n'atteignons pas cette intimité
que nous désirons tant.

Le pape François nous encourage à «
maintenir la connexion avec Jésus, à
être en ligne avec Lui (...). De même
que tu fais attention à ne pas perdre
ta connexion Internet, fais attention
à ce que ta connexion avec le
Seigneur reste active, et cela signifie :
ne pas interrompre le dialogue,
l'écouter, lui raconter tes affaires
»[2]. Comment rester éveillés à
l'autre bout de la ligne ? Que



pouvons-nous faire pour faire pour
que notre prière soit un dialogue à
deux ? Quel est le chemin pour qu'au
fil des années notre intimité avec le
Seigneur ne cesse de croître ?

Texte écrit par saint Josémaria, qui
dit : + Oraison préparatoire. Mon
Seigneur et mon Dieu. Je crois
fermement que Tu es ici ; que Tu me
vois et que Tu m’entends. Je T’adore
avec profonde révérence. Je Te
demande le pardon de mes pêchés et
la grâce de faire avec profit ce
moment de prière. Ma Mère
Immaculée, saint Joseph, mon Père et
Seigneur, mon Ange gardien,
intercédez pour moi !

Il les regarde depuis le rivage

Après la résurrection, les disciples se
rendent en Galilée parce que le
Seigneur a indiqué aux saintes
femmes : « Là, ils me trouveront
» (Mt 28, 10). C'est le lever du jour.



Pierre et Jean, accompagnés de cinq
autres, rament vers la terre après
une nuit de pêche infructueuse. Jésus
les regarde depuis le rivage (cf. Jn
20,4). Similairement à ce qui arrive
dans cette scène, lorsque nous
commençons à prier, nous nous
mettons en présence de Jésus,
sachant qu'il nous attend ; Il nous
regarde depuis le rivage dans une
attitude d'attente et d'écoute.
Imaginer que le regard du Seigneur
se pose sur nous va nous aider tout
au long de la prière. Nous aussi, nous
voulons Le regarder : « Fais que je te
voie : voici le noyau de la prière »[3].
A l'origine du dialogue avec Dieu, en
effet, il y a un croisement de regards
entre deux personnes qui s’aiment : «
Regarder Dieu et se laisser regarder
par Dieu : c'est cela prier »[4].

Mais nous voulons aussi écouter ses
paroles, percevoir combien il nous
aime et savoir ce qu'il veut. Les
disciples n'avaient rien attrapé, mais



Jésus leur parle, leur dit quoi faire
pour ne pas revenir les mains vides :
« Jetez le filet à droite de la barque, et
vous trouverez. » (Jn 21,6). Les
bonnes conversations dépendent
souvent de l'harmonie qui s'établit
dès les premiers mots. De même, les
premières minutes de prière sont
importantes car elles battent la
mesure pour les suivantes. Cet effort
au début de la conversation va nous
aider à maintenir vivant le dialogue
qui suit, avec plus de facilité.

Jusque-là, ceux qui étaient dans le
bateau doutaient. Quand ils ont vu
les filets pleins de poissons, quand ils
ont réalisé que d'être entrés en
dialogue avec Jésus avait été plus
efficace que tant d'heures d'efforts
solitaires, alors Jean dit à Pierre : «
C'est le Seigneur ! » (Jn 21,7). Cette
certitude est déjà un début de prière :
le Seigneur est ici avec nous, que
nous soyons devant le tabernacle ou
n'importe où ailleurs.



Comme l’Esprit-Saint le permet

Traînant leur barque alourdie par les
filets remplis, les disciples atteignent
le rivage. Ils y trouvent un petit
déjeuner inattendu de pains et de
poisson grillé. Assis autour du feu, ils
mangent en silence. « Aucun des
disciples n’osait lui demander : « Qui
es-tu ? Ils savaient que c’était le
Seigneur » (Jn 21, 12). Le poids de la
conversation retombe sur Jésus. Très
certainement, la clé de la prière est
de laisser Dieu faire plus que l'effort
de son propre cœur. Lorsqu'on a
demandé à saint Jean-Paul II à quoi
ressemblait sa prière, il a répondu : «
Il faudrait le demander au Saint-
Esprit ! Le Pape prie comme le Saint-
Esprit lui permet de prier »[5].
L'élément le plus important c'est le 
tu, car c'est Dieu qui a l'initiative.

Après nous être mis en présence de
Dieu, il est nécessaire d'arrêter les
bruits et de poursuivre un silence



intérieur, ce qui nécessite un certain
effort. Ainsi, il sera plus facile
d'entendre la voix de Jésus nous
demander: « Les enfants, avez-vous
quelque chose à manger ? » (Jn 21,5) ;
puis nous indiquer : « Apportez donc
de ces poissons » (Jn 21, 10) ; ou nous
demander gentiment : « Suivez-moi
» (Jn 21, 19). Pour cette raison, le
Catéchisme de l'Église catholique
indique qu'un combat pour se
déconnecter est nécessaire pour se
connecter et, ainsi, parler avec Dieu
dans la solitude de notre cœur[6].
Les saints ont répété plusieurs fois ce
conseil : « Fuis un moment tes
occupations, cache-toi un peu de tes
pensées tumultueuses. Rejette
maintenant tes pesants soucis, et
remets à plus tard tes tensions
laborieuses. (...). Entre dans la cellule
de ton âme, exclus tout hormis Dieu
et ce qui t'aide à Le chercher ; porte
fermée, cherche-Le. Dis maintenant,
tout mon cœur, dis maintenant à
Dieu : Je cherche ton visage, ton



visage, Seigneur, je le recherche. (cf
Ps 27, 8)»[7].

Ce ne sera pas toujours simple, car
nos tâches et nos préoccupations
captent fortement notre mémoire et
notre imagination et peuvent remplir
notre intériorité. Il n'y a
certainement pas de solution
miracle, car les distractions sont
généralement inévitables et il est
difficile de maintenir l'attention sans
des hauts et des bas. Saint Josémaria
conseillait d'en faire un sujet de
conversation avec Jésus, en en
profitant « pour prier sur l'objet de
cette distraction, pour ces personnes,
et en laissant le Seigneur agir, car il
prend toujours ce qu'il veut de
chaque fleur »[8]. Trouver le moment
propice et l'endroit favorable peut
aider efficacement ; bien que l'on
puisse prier n'importe où, toutes les
circonstances ne facilitent pas le
dialogue ou n'expriment pas de la



même manière les désirs sincères de
prier.

La prière introductive : connexion

Afin de faciliter la connexion, saint
Josémaria recommandait la prière
d'introduction qu'il avait l'habitude
d'utiliser[9]. Par ces mots, il nous
apprend à commencer par un acte de
foi et avec une humble disposition : «
Je crois que Tu es ici », « Je T'adore
avec révérence. » C'est simplement
une manière de dire à Jésus : « Je suis
venu pour être avec Toi, je veux Te
parler et je veux que tu me parles
aussi; Je Te consacre ces moments
dans l'espoir que cette rencontre
m'aidera à m'unir plus étroitement à
ta volonté ». En disant « je crois
fermement », nous exprimons une
réalité, mais aussi un désir ; Nous
demandons au Seigneur d'augmenter
notre foi, car nous savons que « la foi
est ce qui donne des ailes à la prière
»[10]. Et cet acte de foi nous conduit



immédiatement à l'adoration avec
laquelle, d'une part, nous
reconnaissons sa grandeur et, en
même temps, nous Lui exprimons la
décision de nous abandonner entre
ses mains. Ensuite, nous
reconnaissons nos faiblesses en
demandant pardon et grâce, car
«l'humilité est la base de la
prière»[11]. Nous nous
reconnaissons petits face à sa
grandeur, sans ressources propres.
La prière est un don gratuit que
l'homme doit quémander comme un
mendiant. Voilà ce qui amenait saint
Josémaria à conclure que « la prière
est l'humilité de l'homme qui
reconnaît sa profonde misère »[12].

Croire, adorer, demander pardon et
demander de l’aide : quatre
mouvements du cœur qui nous
ouvrent à une bonne connexion. La
répétition sereine de cette prière
introductive, tout en la goûtant mot à
mot, peut nous aider. Il peut être



utile de la répéter plusieurs fois
jusqu'à ce que notre attention soit
concentrée sur le Seigneur. Cela peut
aussi servir de nous fabriquer une
prière introductive plus
personnalisée et de l'utiliser lorsque
nous sommes plus secs ou moins
attentifs. En général, si nous sommes
distraits ou avec un esprit vide,
répéter lentement une prière vocale
(le Notre Père ou celle qui nous
touche le plus à ce moment-là) est
bien pour fixer notre attention et
apaiser notre âme : une, deux, trois
fois, en soignant la cadence, en
posant bien les mots ou en changeant
certains.

Un brasier allumé : dialogue

Cette connexion initiale précède le
noyau de la prière, ce « dialogue avec
Dieu, cœur à cœur, auquel participe
l'âme tout entière : l'intelligence et
l'imagination, la mémoire et la
volonté. »[13]. Si nous revenons à



cette aube où les disciples restent
surpris par la pêche miraculeuse,
Jésus allume un feu pour chauffer ce
qu'il a préparé. Nous pouvons nous
imaginer comment il faisait, en
évitant les pièges possibles pour que
le feu puisse prendre forme. De la
même manière, si nous considérons
la prière comme un petit brasier que
nous voulons voir grandir, nous
devons d'abord trouver un
combustible approprié.

Le combustible qui alimente le
brasier est généralement l'ensemble
des tâches que nous devons
accomplir et nos circonstances
personnelles : le sujet du dialogue est
notre vie. Nos joies, nos peines et nos
préoccupations sont le meilleur
résumé de ce que nous portons dans
nos cœurs. Avec des mots simples,
notre conversation est collée au
terrain des événements quotidiens,
comme nous pouvons imaginer ce
qui s'est passé au petit déjeuner de



Pâques. Même, dans des occasions
assez fréquentes, elle commencera
par : « Seigneur, je ne sais pas ! »[14].
En elle-même, la prière chrétienne
ne se limite pas à ouvrir son intimité
à Dieu, car d'une manière spéciale
nous alimentons le brasier avec la
vie même du Christ. Nous parlons
aussi à Dieu de lui, de son passage
sur terre, de son désir de
rédemption. Parallèlement à tout
cela, comme nous nous sentons
responsables de nos frères, « le
chrétien ne laisse pas le monde
derrière la porte de sa chambre, mais
porte dans son cœur les personnes et
les situations, les problèmes, tant de
choses »[15].

À partir de là, chacun cherchera les
manières de prier qui lui
conviennent le mieux. Il n'y a pas de
règles fixes. Sans aucun doute, suivre
une certaine méthode nous permet
de savoir quoi faire jusqu'à ce que
nous ressentions que Dieu prend



l'initiative. Ainsi, par exemple,
certaines personnes trouvent utile
d'avoir un plan de prière flexible tout
au long de la semaine. Parfois, écrire
ce que nous disons offre de
nombreux avantages pour ne pas
être distrait. La prière se fera d'une
façon dans les périodes de travail
intense et d'une autre dans les
périodes plus paisibles ; elle pourra
également aller au pas de l'époque
liturgique dans laquelle se trouve
l'Église. De nombreux chemins
s'ouvrent à nous: plonger dans la
contemplation de l'Evangile à la
recherche de la Très Sainte
Humanité du Seigneur ou méditer
sur un sujet accompagné d'un bon
livre, en étant conscient que la
lecture facilite l'examen; il y aura des
jours avec plus de demande, de
louange ou d'adoration; prier
calmement une oraison jaculatoire
est une bonne piste pour les
moments de troubles intérieurs;
d'autres fois, nous resterons



silencieux, en sachant que nous
sommes regardés avec amour par le
Christ ou par Marie. En fin de
compte, quel que soit le chemin par
lequel le Saint-Esprit nous aura
conduit, tout nous amènera à « le
connaître et se connaître »[16].

Le vent et les feuilles mortes

En plus de disposer d'un bon
combustible, nous devons tenir
compte des obstacles possibles pour
maintenir la flamme vive : le vent de
l'imagination qui tente d'éteindre la
petite flamme initiale, et cette couche
humide des feuilles mortes de nos
petites misères que nous allons
essayer de brûler.

L'imagination a certainement un rôle
important dans le dialogue et il
faudra compter sur elle surtout
lorsque nous contemplons la vie du
Seigneur. Mais, en même temps, c'est
la folle du logis et celle qui
accompagne habituellement le chant



de notre voix dans nos mondes
imaginaires. Laisser à notre
imagination la bride sur le cou et la
laisser sans contrôle est source de
dispersion. D'où la nécessité de
repousser les coups de vent qui
veulent éteindre le feu et, en même
temps, d'encourager ceux qui aident
à le raviver. Il y a un détail important
dans la rencontre du Ressuscité avec
ses disciples sur la rive du lac
Tibériade. Un seul d'entre eux était
au Calvaire, saint Jean, et c'est
précisément lui qui découvre le
Seigneur. Le contact avec la Croix a
purifié son regard qui est devenu
plus fin et plus précis. La douleur
aplanit le chemin de la prière ; la
mortification intérieure conduit
l'imagination à attiser le feu,
l'empêchant de devenir un vent
incontrôlé qui l'étouffe.

Enfin, il faut tenir compte de 
l'humidité des feuilles mortes. À
l'intérieur de nous, il y a une couche



souterraine de mauvais souvenirs, de
petites rancunes, de susceptibilités,
d'envies, de comparaisons, de
sensualité et de souhaits de succès,
qui nous centre sur nous-même. La
prière nous emmène précisément
dans la direction opposée : oublier
notre moi pour se concentrer sur
Lui. Nous avons besoin que ce fond
émotionnel soit aéré par notre
prière, mettant cette humidité en
lumière, la mettant sous le soleil
qu’est Dieu et disant : « Regarde ceci,
et cela, tout ce qui est si mal: je le
laisse devant toi, Seigneur ; purifie-le.
» Ensuite, nous lui demanderons de
l'aide pour pardonner, oublier, se
réjouir du bien des autres ; pour voir
le côté positif des choses, rejeter les
tentations ou être reconnaissant des
humiliations. Ainsi, cette humidité
qui pourrait entraver notre
conversation avec Dieu s'évapore.

Un désir qui se poursuit



Connexion, dialogue et équilibre. Le
dernier moment de la prière est un
temps pour retenir, pour savoir ce
que nous emportons. Cela conduisait
saint Josémaria à réfléchir sur « les
bonnes résolutions, les actes d'amour
et les inspirations »[17]. Après le
dialogue avec Dieu, un désir
d'amélioration naît simplement, pour
accomplir sa volonté. Ce désir, disait
saint Augustin, est déjà une bonne
prière : tant que vous continuerez à
désirer, vous continuerez à prier[18].
Ces intentions peuvent parfois se
traduire par des résolutions souvent
concrètes et pratiques. Dans tous les
cas, la prière sert d'impulsion pour
vivre en présence de Dieu pendant
les heures suivantes. Les affections
peuvent avoir été présentes avec plus
ou moins de vivacité ; elles ne sont
pas toujours importantes bien que,
s'il n'y a jamais d'acte d’amour, nous
devrions nous demander où l'on met
habituellement notre cœur. Bien sûr,
ce ne sont pas nécessairement des



émotions sensibles, car les actes
d’amour peuvent aussi être le
produit de désirs calmes de la
volonté, comme quand quelqu'un 
veut vouloir.

Les inspirations sont des lumières de
Dieu qui doivent être notées, car elles
nous aideront beaucoup dans les
futures prières. Au fil du temps, elles
peuvent être un bon combustible qui
éveille l'âme dans des moments plus
arides, lorsque nous sommes peu
lucides ou apathiques. Bien que
lorsque nous entrevoyons ces
inspirations, il nous semble que nous
ne les oublierons jamais, en réalité le
temps efface la mémoire. C'est
pourquoi il est commode de les
écrire à chaud, quand elles s'écrivent
avec une vivacité singulière : «Ces
mots qui t’ont frappé dans ta prière,
grave les dans ta mémoire et récite-
les lentement, souvent, pendant la
journée.»[19].



Et n'oublions pas l'aide que nos alliés
du Ciel nous offrent. En nous sentant
faibles, nous nous tournons vers
ceux qui sont les plus proches de
Dieu. Nous pouvons le faire à la fois
au début et à la fin, et aussi lorsque
nous notons qu'il est plus difficile de
maintenir la flamme vive. Notre
Mère, son époux Joseph et notre ange
gardien qui « te soufflera de saintes
inspirations »[20] seront également
présents.

José Manuel Antuña

[1] Saint Josémaria. Notes d’une
réunion de famille, 8-XI-1972.

[2] François, Ex. ap. Christus vivit, n.
158.

[3] Benoît XVI, Audience, 4-V-2011

[4] François, Audience, 13-II-2019.



[5] Saint Jean-Paul II, Franchir le seuil
de l'espérance, Plaza y Janés,
Barcelone 1994, p. 41.

[6] Cf Catéchisme de l’Eglise
Catholique, n. 2725.

[7] Saint Anselme, Proslogion, chap.
1.

[8] Saint Josémaria. Notes d’une
réunion de famille, 21-II-1971.

[9] La prière est la suivante « Mon
Seigneur et mon Dieu. Je crois
fermement que tu es ici ; que Tu me
vois et que Tu m’entends. Je T’adore
avec profonde révérence. Je Te
demande le pardon de mes pêchés et
la grâce de faire avec profit ce
moment de prière. Ma Mère
Immaculée, saint Joseph, mon Père et
Seigneur, mon Ange gardien,
intercédez pour moi ! »

[10] Saint Jean Climaque. L’échelle
sainte, 28ème échelon.



[11] Catéchisme de l’Eglise
catholique, n.2559.

[12] Saint Josémaria. Sillon, n. 259.

[13] Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, n.119

[14] Saint Josémaria, Amis de Dieu, n.
244.

[15] François, Audience, 13-II-2019.

[16] Saint Josémaria. Chemin, n. 91.

[17] La prière finale que
recommandait saint Josémaria est la
suivante : "Je Te remercie mon Dieu
des bonnes résolutions, des actes
d’amour et des inspirations que Tu
m’as communiqués dans cette
méditation. Je Te demande de
m’aider à les mettre en pratique. Ma
Mère Immaculée, Saint Joseph, mon
Père et Seigneur, mon ange gardien,
intercédez pour moi".



[18] Cf Saint Augustin, Enarrat. In Ps.
37,14.

[19] Saint Josémaria, Chemin, n. 103.

[20] Saint Josémaria, Chemin, n. 567.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-fr/article/le-connaitre-et-
se-connaitre-vii-a-la-recherche-de/

(27/01/2026)

https://opusdei.org/fr-fr/article/le-connaitre-et-se-connaitre-vii-a-la-recherche-de/
https://opusdei.org/fr-fr/article/le-connaitre-et-se-connaitre-vii-a-la-recherche-de/
https://opusdei.org/fr-fr/article/le-connaitre-et-se-connaitre-vii-a-la-recherche-de/

	Le connaître et se connaître (VII) : à la recherche de la connexion

