
opusdei.org

Le connaître et se
connaître (VI) : Dieu
nous parle avec des
mots et dans les
œuvres

Dieu parle à voix basse, mais
sans cesse ; dans la Sainte
Écriture, spécialement dans les
Évangiles, mais aussi dans
notre monde intérieur.

11/05/2020

Dieu nous parle. Sans cesse. Il nous
parle avec des mots mais aussi dans



les œuvres. Son langage, bien plus
riche que le nôtre, est capable de
déclencher les ressorts secrets de
notre monde intérieur, par exemple
en se servant des personnes et des
événements qui nous concernent.
Dieu nous parle dans l’Écriture, dans
la liturgie, à travers le Magistère de
l’Église… Comme il nous regarde
toujours avec amour, dans chaque
événement il cherche à dialoguer
avec nous, en nous appelant toujours
à la sainteté. Voilà pourquoi, pour
être à même d’écouter le mystérieux
langage divin, nous essayons de
toujours commencer notre prière par
un acte de foi.

De l’intérieur…

Dieu parle par son action sur nos
puissances, qu’il peut actionner de
l’intérieur : notre intelligence, par
des inspirations ; nos sentiments, par
les actes d’amour ; notre volonté, par
des résolutions. C’est pourquoi,



comme saint Josémaria nous l’a
enseigné, nous pouvons dire pour
conclure notre prière : « Je te
remercie, mon Dieu, des bonnes
résolutions, des actes d’amour et des
inspirations que tu m’as
communiqués dans cette méditation
».

En considérant cette réalité, un doute
pourrait se présenter : « Comment
savoir que c’est lui qui me parle ? » «
Comment savoir que ces résolutions,
ces actes d’amour et ces inspirations
ne sont pas une simple trouvaille
personnelle, le fruit de mes désirs ou
de mes sentiments ? La réponse n’est
pas simple. Car prier est un art qui
s’apprend avec le temps et l’aide de
la direction spirituelle. En revanche,
nous pouvons dire que tout ce qui
nous amène à aimer davantage Dieu
et les autres, à accomplir sa volonté,
vient de lui, y compris lorsque cela
implique le sacrifice et la générosité.
Nombreuses sont les personnes,



habituées à prier, qui pourraient
dire : Dans ma prière, je réfléchis aux
mêmes choses que pendant le reste
de la journée, à ceci près : pour
conclure je dis toujours dans mon
cœur, « non pas ma volonté qui se
fasse mais la tienne », ce qui n’arrive
à aucun autre moment.

Souvent, Dieu parle directement à
notre cœur dont il connaît mieux que
personne le langage. Il le fait en
suscitant en nous des désirs
profonds. C’est pourquoi, l’écoute de
Dieu consiste souvent à scruter notre
cœur et à lui exposer nos aspirations,
animés du désir de discerner ce qui
peut nous conduire à accomplir sa
volonté et ce qui nous en sépare.
Quels sont réellement mes désirs ?
Pourquoi ? D’où viennent ces
impulsions ? Où me mènent-elles ?
Ne serais-je pas en train de m’abuser
en me convaincant que tout cela
n’existe pas et en l’ignorant ? Pour
aborder ces questions, tout à fait



normales chez quelqu’un qui entend
mener une vie de prière, le pape
François donne un conseil : « Pour ne
pas se tromper, il faut […] se
demander : Est-ce que je me connais
moi-même, au-delà des apparences
et de mes sensations ? est-ce-que je
sais ce qui rend mon cœur heureux
ou triste ? » [1]

En plus de s’adresser à notre cœur et
à notre intelligence, Dieu s’adresse
aussi à nos sens internes : il parle à
notre imagination, en évoquant
certaines scènes ou une image ; et il
parle à notre mémoire, en ramenant
à notre esprit certains mots qui
peuvent constituer la réponse à notre
prière ou une indication sur sa
volonté. C’est ce qui est arrivé à saint
Josémaria le 8 septembre 1931. Il
priait à l’église de la Fondation des
malades, selon lui sans grande envie,
l’imagination débridée, « lorsque je
me suis aperçu qu’à mon insu, je
disais des mots en latin, auxquels je



ne m’étais jamais arrêté, et que je
n’avais aucune raison de garder en
mémoire. Même maintenant, pour
m’en souvenir, j’aurais besoin de
prendre la feuille que j’ai toujours en
poche, pour noter ce que Dieu veut
(d’instinct et par habitude, j’ai noté la
phrase sur la feuille dont je parle,
dans le chœur, et sans y accorder
d’importance) : + voilà les mots de
l’Écriture que j’ai trouvés sur mes
lèvres : “Et fui tecum in omnibus
ubicumque ambulasti, firmans
regnum tuum in æternum”. J’ai
appliqué mon intelligence au sens de
cette phrase, en la redisant
lentement. Puis, hier après-midi, et
aujourd’hui même, quand j’ai relu
ces paroles (car je répète que je ne
les retiens pas d’une fois sur l’autre,
comme si Dieu s’attachait à me
confirmer qu’elles viennent bien de
lui) j’ai bien saisi que le Christ Jésus
me faisait comprendre, pour notre
consolation que “l’Œuvre de Dieu
sera avec lui partout, affirmant le



royaume de Jésus-Christ à tout
jamais” » [2].

Pour nous parler, Dieu peut aussi
utiliser les notes que nous prenons
au cours d'une retraite ou dans un
moyen de formation, surtout lorsque
nous les relisons pendant notre
prière, en essayant d'en saisir le sens.
Là, nous pourrons peut-être
découvrir un fil conducteur ou des
répétitions qui nous donneront un
indice sur ce que le Seigneur veut
nous dire.

Un murmure incessant

Il est vrai que le Seigneur parle
parfois clairement et de manière
surnaturelle, mais ce n'est pas
habituel. D'ordinaire, Dieu parle à
voix basse, et donc parfois nous ne
remarquons pas les petits cadeaux -
résolutions, affections, inspirations -
qu'il nous offre pendant un moment
de prière toute simple.



Il pourrait nous arriver ce qui est
arrivé au général syrien Naaman qui,
lorsque le prophète Élisée
l’encourage à se baigner sept fois
dans le fleuve pour guérir de sa
lèpre, s’est plaint en disant : « Je
m’étais dit : Sûrement il va sortir, et
se tenir debout pour invoquer le nom
du Seigneur son Dieu ; puis il agitera
sa main au-dessus de l’endroit
malade et guérira ma lèpre » (2 R 5,
11). Naaman a eu recours au Dieu
d’Israël, mais il s’attendait à quelque
chose de spectaculaire, voire de
bruyant. Heureusement, ses
serviteurs l’ont amené à réfléchir : «
Si le prophète t’avait ordonné
quelque chose de difficile, tu l’aurais
fait, n’est-ce pas ? Combien plus,
lorsqu’il te dit : “Baigne-toi, et tu
seras purifié » (2 R 5, 13). Le général
s’est ravisé pour suivre le conseil, en
apparence trop commun, Il a ainsi pu
entrer en contact avec le pouvoir
salvifique de Dieu. Dans la prière, il
convient de faire attention aux



petites lumières qui éclairent ce que
nous connaissons déjà, les motions
de l’Esprit Saint pour faire des choses
habituelles, les actes d’amour d’une
intensité moyenne, les résolutions
faciles, sans les mépriser les trouvant
prosaïques, étant donné que tout cela
peut venir de Dieu.

Le Cardinal Ratzinger a répondu
comme suit à une question sur la
prière : « En général, Dieu ne parle
pas trop fort, mais il nous parle
encore et encore. L’entendre dépend,
bien sûr, de ce que le récepteur,
disons, et l’émetteur soient
synchronisés. À notre époque, avec
notre mode de vie et de pensée
actuel, il y a trop d’interférences
entre les deux, et la synchronisation
est particulièrement difficile … Il est
évident que Dieu ne parle pas trop
fort ; mais tout au long de notre vie, il
nous parle par des signes ou par des
rencontres avec d’autres personnes.
Il suffit simplement d’être un peu



attentif et de ne pas laisser les choses
extérieures nous absorber
complètement » [3]. Cette capacité
d’attention se rapporte directement
au recueillement intérieur, parfois
extérieur aussi, ce qui exige un
entraînement. Pour rester à l’écoute
de Dieu, il est nécessaire de faire une
pause dans l’agitation quotidienne et
d’avoir la force d’être en solitude
avec lui. Nous avons besoin du
silence.

Il est sûr que Dieu nous parle de
mille et une manières. Il se peut que
nous soyons à ce point habitués à ses
dons que nous ne nous en rendions
même pas compte, que nous ne le
reconnaissions pas, comme les
compatriotes de Jésus : « N’est-il pas
le fils du charpentier ? Sa mère ne
s’appelle-t-elle pas Marie, et ses
frères : Jacques, Joseph, Simon et
Jude ? Et ses sœurs ne sont-elles pas
toutes chez nous ? Alors, d’où lui
vient tout cela ? » (Mt 13, 55-56).



Nous devons demander à l’Esprit
Saint de nous dilater nos pupilles,
d’ouvrir nos oreilles, de purifier
notre cœur et d’éclairer notre
conscience pour être à même de
reconnaître son murmure incessant,
la rumeur immortelle qui existe en
nous.

Dieu nous a déjà parlé

En réponse à une question des
disciples de Jean Baptiste, Jésus
énumère certains signes : « Les
aveugles retrouvent la vue, et les
boiteux marchent, les lépreux sont
purifiés, et les sourds entendent, les
morts ressuscitent, et les pauvres
reçoivent la Bonne Nouvelle » (Mt 11,
5). Il annonce par-là
l’accomplissement d’anciennes
prophéties de la Sainte Écriture sur
le Messie. En effet, Dieu nous a déjà
parlé et il parle à chacun de manière
éminente dans la Sainte Écriture : «
Dans les Saints Livres, en effet, le



Père qui est aux cieux vient avec
tendresse au-devant de ses fils et
entre en conversation avec eux » [4].
C’est pourquoi « qu’ils se rappellent
aussi que la prière doit aller de pair
avec la lecture de la Sainte Écriture,
pour que s’établisse un dialogue
entre Dieu et l’homme, car “nous lui
parlons quand nous prions, mais
nous l’écoutons quand nous lisons les
oracles divins” (Saint Ambroise, off.
1, 88) » [5]. Les paroles de la Bible
sont non seulement inspirées par
Dieu, mais elles font aussi penser à
Dieu.

Nous écoutons spécialement Dieu
dans les Évangiles, qui rapportent les
paroles et les actes de notre Seigneur
Jésus-Christ. L’auteur de l’épître aux
Hébreux souligne le fait : « À bien
des reprises et de bien des manières,
Dieu, dans le passé, a parlé à nos
pères par les prophètes ; mais à la
fin, en ces jours où nous sommes, il
nous a parlé par son Fils » (He 1, 1-2).



Saint Augustin affirmait que
l’Évangile est « la bouche du Christ :
il est assis au Ciel mais sans cesser de
parler sur la terre » [6]. C’est
pourquoi notre prière vit de la
méditation de l’Évangile ; en lisant,
en méditant, en relisant, en
enregistrant dans notre mémoire, en
considérant une fois après l’autre ses
paroles, Dieu parle à notre cœur.

Saint Josémaria recommandait sans
cesse, en suivant la tradition de
l’Église, d’écouter Dieu par la
méditation des Évangiles : « Dans ta
prière, je te conseille d’intervenir
dans les scènes de l’Évangile, comme
un personnage de plus. Représente-
toi d’abord la scène ou le mystère,
qui te servira à te recueillir et à
méditer. Ensuite mets à contribution
ton intelligence pour contempler un
trait de la vie du Maître : son Cœur
attendri, son humilité, sa pureté, son
accomplissement de la Volonté du
Père. Puis raconte-lui ce qui t’arrive



d’ordinaire dans ce domaine, ce qui
se passe chez toi, en ce moment.
Demeure attentif. Il voudra peut-être
t’indiquer quelque chose : c’est alors
que viendront les motions
intérieures, les découvertes, les
reproches » [7]. Notre effort
s’exprime par des actions concrètes :
imaginer la scène, intervenir dans le
passage, considérer un trait du
comportement du Maître, lui parler
de ce qui nous arrive… La réponse
éventuelle de Dieu suivra : elle nous
indiquera telle ou telle chose, elle
suscitera des motions intérieures
dans notre âme, nous fera saisir
quelque chose. Ainsi se construit
notre dialogue avec lui.

Un autre jour, saint Josémaria nous
encourageait à contempler et à
imiter Jésus-Christ : « Deviens toi-
même un personnage de cette trame
divine et réagis. Contemple les
miracles du Christ, écoute le flux et le
reflux des foules autour de lui,



échange des paroles d’amitié avec les
Douze premiers. Regarde le Seigneur
les yeux dans les yeux et éprends-toi
de lui pour être à ton tour un autre
Christ. » [8] Contempler, écouter,
échanger des propos amicaux,
regarder… autant d’actions
requérant de se réveiller et de mettre
en route nos facultés et nos sens,
notre imagination et notre
intelligence. Parce que chacun de
nous est présent dans chaque page
de l’Évangile. Chaque scène, chaque
action de Jésus, donne un sens à ma
vie et l’éclaire. Ses propos s’adressent
à moi et soutiennent mon existence.

José Brage

[1]. Pape François, Exhort. apost. 
Chirstus vivit, 25 mars 2019, n° 285.

[2]. Saint Josémaria, Notes intimes, n°
273, dans A. Vazquez de Prada, Le



fondateur de l’Opus Dei, Le Laurier,
Paris, 2001, vol. I.

[3]. Joseph Ratzinger, Le Sel de la
terre. Le christianisme et l’Église
catholique au seuil du troisième
millénaire. Entretiens avec Peter
Seewald. Flammarion – Cerf, Paris,
1998.

[4]. Concile Vatican II, Const. dogm. 
Dei Verbum, n° 21. Cf. Catéchisme de
l’Église Catholique, n° 2700.

[5]. Concile Vatican II, Const. dog. Dei
Verbum, n° 25. Cf. Catéchisme de
l’Église Catholique, n° 2653.

[6]. Saint Augustin, Sermon 85, 1.

[7]. Amis de Dieu, n° 253.

[8]. Saint Josémaria, notes prises lors
d’une méditation, dans Quand il nous
parlait en chemin, p. 32.



pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-fr/article/le-connaitre-et-
se-connaitre-vi/ (25/01/2026)

https://opusdei.org/fr-fr/article/le-connaitre-et-se-connaitre-vi/
https://opusdei.org/fr-fr/article/le-connaitre-et-se-connaitre-vi/
https://opusdei.org/fr-fr/article/le-connaitre-et-se-connaitre-vi/

	Le connaître et se connaître (VI) : Dieu nous parle avec des mots et dans les œuvres

