
opusdei.org

Le connaître et se
connaître (V) :
Comment Dieu nous
parle

Le langage de la prière est
mystérieux : nous n’arrivons
pas à le contrôler mais, petit à
petit, nous constatons que notre
cœur change

27/04/2020

Le district de Pérée, à l’est du
Jourdain, dans l’actuelle Jordanie. Au
sommet d’une colline, à mille cent
mètres au-dessus de la Mer Morte, se



dresse l’imposante forteresse de
Machéronte. Hérode Antipas y a
emprisonné Jean Baptiste (cf. Mc 6,
17) [1]. Le cachot, froid et humide, a
été creusé dans le rocher. Tout est
dans l’obscurité. Le silence règne.
Une pensée tourmente Jean : le
temps passe et Jésus ne se manifeste
pas avec la clarté qu’il attendait. Il a
eu des nouvelles de ses œuvres (cf.
Mt 11, 2), mais il semblerait qu’il ne
se présente pas comme le Messie. Si
quelqu’un lui pose directement la
question, il se tait. Serait-il possible
que Jean se soit trompé ? Or, il l’a vu
clairement ! Il a vu l’Esprit descendre
du ciel comme une colombe et
demeurer sur lui (Jn 1, 32-43). Si bien
que, inquiet, il envoie certains de ses
disciples interroger le Maître : « Es-tu
celui qui doit venir, ou devons-nous
en attendre un autre ? » (Mt 11, 3)

La réponse de Jésus est inattendue.
Au lieu d’y répondre directement, il
attire l’attention sur ses œuvres : «



Les aveugles retrouvent la vue, et les
boiteux marchent, les lépreux sont
purifiés, et les sourds entendent, les
morts ressuscitent, et les pauvres
reçoivent la Bonne Nouvelle ». Une
réponse un peu floue mais
suffisamment claire pour ceux qui
sont au courant des signes annoncés
par les anciennes prophéties de la
Sainte Écriture comme
caractéristiques du Messie et de son
Règne : « Tes morts revivront, leurs
cadavres se lèveront » (Is 29, 19) ; «
alors se dessilleront les yeux des
aveugles, et s’ouvriront les oreilles
des sourds » (Is 35, 5). Pour
encourager Jean, le Seigneur
conclut : « Heureux celui pour qui je
ne suis pas une occasion de chute
» (Mt 11, 6).

Nous pouvons reconnaître dans cette
scène la situation de quelqu’un qui, à
l’instar de Jean, penserait ne pas
entendre Dieu dans sa prière. Jésus
l’invite alors à changer de point de



vue, à laisser tomber la recherche de
certitudes humaines pour entrer
dans le jeu mystérieux où le Seigneur
parle à travers ses œuvres et la
Sainte Écriture. Dans ses derniers
propos, « Heureux celui pour qui je
ne suis pas une occasion de chute »,
nous découvrons un appel à
persévérer avec foi dans la prière,
même si Dieu ne répond pas comme
nous le souhaiterions.

Des gestes pouvant briser le
silence

Souvent, celui qui commence à prier
est confronté au silence apparent de
Dieu. « Je crie vers toi, et tu ne me
réponds pas ; je me tiens debout, et
tu me regardes avec indifférence
» (Jb 30, 20). Il est alors facile d’être
déconcerté : « J’ai toujours entendu
dire que la prière est un dialogue
mais Dieu ne me dit rien. Pourquoi ?
Si, comme on le dit, Dieu parle aux
autres… pourquoi pas à moi ? Qu’ai-



je fait de mal ? » Voilà les doutes de
quelqu’un qui prie, pouvant devenir
une tentation contre l’espérance : « Si
Dieu ne me répond pas, à quoi bon
prier ? Même devenir une tentation
contre la foi, si le silence est
interprété comme une absence : « S’il
ne me parle pas, c’est qu’il n’est pas
là ».

Que dire devant ces pensées ? En
premier lieu que la négation de
l’existence de Dieu en raison de son
silence apparent n’est pas logique.
Dieu peut décider de se taire, quels
qu’en soient les motifs, ce qui
n’ajouterait rien à son existence ou à
sa non-existence, pas plus qu’à son
amour pour nous. La foi en Dieu, et
en sa bonté, est au-dessus de tout.
Quoi qu’il en soit, ce pourrait être
l’occasion d’implorer avec le
psalmiste, pleins de foi et de
confiance : « Dieu, ne garde pas le
silence, ne sois pas immobile et muet
» (Ps 82, 2).



Nous ne pouvons pas non plus
douter de notre capacité d’entendre
Dieu. L’homme possède en lui des
ressorts qui, aidés par la grâce, lui
permettent d’entendre le langage de
Dieu, malgré l’obscurcissement dû au
péché originel et à nos péchés
personnels. Le premier chapitre du 
Catéchisme de l’Église Catholique
commence précisément par cette
affirmation : « L’homme est capable
de Dieu ». Voici comment saint Jean
Paul II l’expliquait : « L’homme —
comme la tradition de la pensée
chrétienne l’exprime — est « capax
Dei » : capable de connaître Dieu et
d’accueillir le don qu’il fait de lui-
même. En effet, créé à l’image et à la
ressemblance de Dieu (cf. Gn 1, 26), il
est en mesure de vivre une relation
personnelle avec lui » [2]. Une
relation personnelle qui prend la
forme d’un dialogue à travers des
paroles et des actes [3]. Parfois,
uniquement des actes, comme dans
l’amour humain.



Ainsi, par exemple, de même que
deux personnes peuvent dialoguer
sans mots, en croisant simplement
leur regard, certains regards étant
très parlants, l’entretien plein de
confiance de l’homme avec Dieu peut
aussi prendre cette forme : «
Regarder Dieu et se sentir regardé
par Dieu. Comme le regard de Jésus à
Jean qui décida pour toujours de la
vie du disciple » [4]. Le Catéchisme
dit que « la contemplation est regard
de foi » [5] et un regard peut souvent
avoir plus de valeur et être chargé de
plus de contenu, d’amour et de
lumière pour notre vie qu’une
longue suite de mots. Parlant
précisément de la joie découlant
d’une vie contemplative, saint
Josémaria affirmait que « l’âme se
met encore une fois à chanter un
chant nouveau, parce qu’elle se sent
et se sait aussi sous le regard aimant
de Dieu, à tout instant » [6]. Sentir ce
regard et non seulement se savoir
sous le regard de Dieu, voilà un don



que nous pouvons implorer avec
humilité comme « des mendiants de
Dieu » [7].

Jamais un homme n’a parlé de la
sorte !

Sainte Thérèse de Calcutta disait que
« dans la prière vocale, nous parlons
à Dieu ; dans la prière mentale, il
nous parle ; il se déverse sur nous » 
[8]. C’est une façon d’expliquer ce qui
est ineffable : Dieu nous parle en se
déversant sur nous. En effet, la
prière comporte une grande part de
mystère. Cette rencontre mystérieuse
entre Dieu et celui qui prie se produit
de beaucoup de manières, dont
certaines ne sont pas évidentes à
première vue, pas plus que
totalement compréhensibles ou
facilement vérifiables. Le Catéchisme
de l’Église Catholiquenous le dit : «
Nous avons aussi à faire face à des
mentalités de “ce monde ci” ; elles
nous pénètrent si nous ne sommes pas



vigilants, par exemple : le vrai serait
seulement ce qui est vérifié par la
raison et la science (or prier est un
mystère qui déborde notre conscience
et notre inconscient) » [9]. Comme
Jean Baptiste, nous soupirons
souvent après une évidence qui n’est
pas toujours possible dans le
domaine du surnaturel.

La façon dont Dieu parle à l’âme
nous dépasse, nous ne pouvons la
comprendre tout à fait : « Savoir
prodigieux qui me dépasse, hauteur
que je ne puis atteindre ! » (Ps 138,
6). En effet, notre alphabet n’est pas
l’alphabet de Dieu, notre langue n’est
pas sa langue, nos mots ne sont pas
ses mots. Lorsque Dieu parle, il n’a
pas besoin de faire vibrer les cordes
vocales et nous ne l’entendons pas
avec notre oreille, mais grâce au
point le plus caché et mystérieux de
notre être, que nous appelons tantôt
cœur, tantôt conscience [10]. Dieu
parle à travers la réalité qu’il est et la



réalité que nous sommes, de même
qu’une étoile n’entre pas en rapport
avec une autre étoile par des mots,
mais par la force de la gravitation.
Dieu n’a pas besoin de nous parler
avec des mots, même s’il peut le
faire ; il lui suffit de ses œuvres et de
l’action cachée de l’Esprit Saint dans
notre âme pour nous attirer
doucement à lui. Il se peut que, dans
un premier temps, nous n’en soyons
même pas conscients mais le passage
du temps nous aide à découvrir
l’effet de son action en nous : nous
serons peut-être devenus plus
patients, ou plus compréhensifs, ou
nous travaillerons mieux ou
apprécierons davantage l’amitié… En
définitive, nous aimerons Dieu de
plus en plus.

C’est pourquoi, en traitant de la
prière, le Catéchisme de l’Église
Catholique signale que « la
transformation du cœur qui prie est
la première réponse à notre



demande » [11]. Une transformation
généralement lente et progressive,
parfois imperceptible, mais
totalement sûre, que nous devons
apprendre à reconnaître et à
remercier. Ainsi l’a fait saint
Josémaria le 7 août 1931 : « On
célèbre aujourd’hui dans ce diocèse
la fête de la Transfiguration de Notre
Seigneur Jésus-Christ. Tandis que je
priais, durant la sainte messe, pour
mes intentions, je me suis rendu
compte du changement intérieur que
Dieu a effectué en moi pendant ces
années de séjour dans l’ex-Cour… Et
ce bien malgré moi : sans ma
collaboration, puis-je dire. Je crois
que j’ai renouvelé ma résolution
d’orienter toute ma vie vers
l’accomplissement de la Volonté
divine »[12]. Ce changement
intérieur, découvert dans la prière,
est une des façons dont Dieu parle…
et quelle façon ! Nous comprenons
alors que les gardes du Temple aient
dit au sujet de Jésus : « Jamais un



homme n’a parlé de la sorte ! » (Jn 7,
46). Dieu parle comme nul autre ne
peut le faire : en changeant notre
cœur.

La parole de Dieu est efficace (cf. He
4, 12), elle nous transforme, son
action dans notre âme nous dépasse.
Dieu le dit par la bouche d’Isaïe : «
Autant le ciel est élevé au-dessus de
la terre, autant mes chemins sont
élevés au-dessus de vos chemins, et
mes pensées, au-dessus de vos
pensées. La pluie et la neige qui
descendent des cieux n’y retournent
pas sans avoir abreuvé la terre, sans
l’avoir fécondée et l’avoir fait
germer, donnant la semence au
semeur et le pain à celui qui doit
manger ; ainsi ma parole, qui sort de
ma bouche, ne me reviendra pas
sans résultat, sans avoir fait ce qui
me plaît, sans avoir accompli sa
mission » (Is 55, 9-11). Cette efficacité
mystérieuse nous invite aussi à
l’humilité, « la disposition pour



recevoir gratuitement le don de la
prière » [13], car elle nous aide à
mettre notre confiance en Dieu et à
nous ouvrir à son action.

L’incroyable liberté de Dieu

Dieu parle quand il le veut. Nous ne
pouvons pas mettre l’Esprit Saint sur
des rails. Son action en nous échappe
à notre pouvoir. Un jour, saint
Josémaria signalait que Jésus-Christ,
présent dans le tabernacle, « est un
Seigneur qui parle quand il le veut,
quand nous nous y attendons le
moins, et qui dit des choses
concrètes. Ensuite il se tait, car il
désire la réponse de notre foi et de
notre loyauté » [14]. En effet, nous
n’entrons pas dans la prière par la
porte des sentiments, voir, entendre,
sentir, mais par la porte étroite de la
foi [15], manifestée par le soin et la
persévérance que nous apportons à
nos moments de prière. Ils portent



toujours du fruit, même si nous ne
les voyons pas dans l’immédiat.

Ce qui est souvent arrivé au
fondateur de l’Opus Dei. Par
exemple, le 16 octobre 1931 : « J’ai
voulu prier, après la messe, dans la
quiétude de mon église. Je n’y suis
pas parvenu. À Atocha, j’ai acheté un
journal (l’ABC) et j’ai pris le tramway.
Maintenant, alors que j’écris ceci, je
n’ai pas réussi à lire qu’un
paragraphe du journal. J’ai senti
affluer une oraison faite d’élans
d’amour, abondante et ardente. Je
suis resté dans cet état dans le tram,
et jusque chez moi » [16]. Saint
Josémaria tâche, apparemment sans
succès, de faire la prière à l’endroit
choisi. Cependant, quelques minutes
plus tard, dans le brouhaha d’un
tram bondé, en commençant à lire
les nouvelles de la journée, la grâce
de Dieu le saisit et il fait « l’oraison la
plus élevée » de sa vie, selon ses
propres mots.



Beaucoup d’autres saints ont été
témoins de la liberté de Dieu pour
s’adresser à l’âme lorsqu’il le veut.
Sainte Thérèse d’Avila, par exemple,
l’expliquait en se servant de l’image
du bois et du feu. Il lui était souvent
arrivé que, malgré ses efforts, le bois,
c’est-à-dire la prière, le feu, ne
jaillissait pas. « Je me moquais de
moi-même, non sans quelque plaisir
de voir combien grande est la misère
de la créature, si Dieu ne l’assiste
sans cesse […] Mais c’est qu’encore
qu’elle mette du bois dans le feu de
son amour, qu’elle l’attise, qu’elle le
souffle, et qu’elle fasse ce qu’elle peut
pour le faire brûler, elle ne saurait en
venir à bout, et il semble que cela ne
serve qu’à l’étouffer davantage. […]
Le mieux qu’elle puisse faire en cet
état, est de s’abandonner à sa
conduite, de reconnaître qu’elle ne
peut rien par elle-même » [17], car
Dieu parle lorsqu’il veut.



Rappelons en même temps que Dieu
nous a souvent parlé ; qui plus est,
qu’il ne cesse jamais de nous parler.
C’est pourquoi apprendre à prier,
c’est apprendre à reconnaître la voix
de Dieu dans ses œuvres, comme
Jésus l’a fait voir à Jean Baptiste.
L’Esprit Saint ne cesse d’agir en nous,
c’est pourquoi saint Paul pouvait
rappeler aux Corinthiens que «
personne n’est capable de dire :
“Jésus est Seigneur” sinon dans
l’Esprit Saint » (1 Co 12, 3). Cela nous
remplit de paix. Celui qui l’oublierait
risque de tomber facilement dans le
désespoir : « Ceux qui cherchent Dieu
par la prière se découragent vite
parce qu’ils ignorent que la prière
vient aussi de l’Esprit Saint et non
pas d’eux seuls » [18]. Pour ne jamais
se décourager dans la prière, il
convient d’avoir une grande
confiance en l’Esprit Saint et en son
action multiforme et mystérieuse
dans notre âme : « Il en est du règne
de Dieu comme d’un homme qui jette



en terre la semence : nuit et jour,
qu’il dorme ou qu’il se lève, la
semence germe et grandit, il ne sait
comment » (Mc 4, 26-27).

José Brage

[1]. Cf. Flavius Joseph, Antiquités
juives, 18, 5, 2.

[2]. Saint Jean Paul II, Audience
générale, 26 août 1998.

[3]. Catéchisme de l’Église Catholique,
n° 2567.

[4]. Saint Josémaria, notes prises lors
d’une méditation, 9 janvier 1959,
dans Quand il nous parlait en chemin,
p. 96.

[5]. Catéchisme de l’Église Catholique,
n° 2715.



[6]. Saint Josémaria, Homélie « Vers
la sainteté », Amis de Dieu, n° 307.

[7]. Saint Augustin, Sermon, 56, 6, 9.

[8]. Sainte Thérèse de Calcutta, Il
n’est de plus grand amour, Presses du
Châtelet, Paris 2016.

[9]. Catéchisme de l’Église Catholique,
n° 2727.

[10]. « “La conscience est le centre le
plus intime et le plus secret de
l’homme, le sanctuaire où il est seul
avec Dieu et où sa voix se fait
entendre” (GS 16) », Catéchisme de
l’Église Catholique, n° 1776.

[11]. Catéchisme de l’Église
Catholique, n° 2739.

[12]. Saint Josémaria, Notes intimes,
n° 217, dans A. Vazquez de Prada, Le
fondateur de l’Opus Dei, Le Laurier,
Paris, 2001, vol. I, p. 378.



[13]. Catéchisme de l’Église
Catholique, n° 2559.

[14]. Saint Josémaria, notes prises
lors d’une réunion de famille, 18 juin
1972, (Cronica 2000, p. 243)

[15]. Catéchisme de l’Église
Catholique, n° 2656.

[16]. Saint Josémaria, Notes intimes,
n° 334 dans A. Vazquez de Prada, Le
fondateur de l’Opus Dei, Le Laurier,
Paris, 2001, vol. I, p. 386.

[17]. Sainte Thérèse d’Avila, Livre de
sa vie, ch. XXXVII, J.-P. MIGNE,
ÉDITEUR, Paris, 1840, p. 553.

[18]. Catéchisme de l’Église
Catholique, n° 2726.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-fr/article/le-connaitre-et-

https://opusdei.org/fr-fr/article/le-connaitre-et-se-connaitre-v-comment-dieu-nous-p/
https://opusdei.org/fr-fr/article/le-connaitre-et-se-connaitre-v-comment-dieu-nous-p/


se-connaitre-v-comment-dieu-nous-p/
(12/12/2025)

https://opusdei.org/fr-fr/article/le-connaitre-et-se-connaitre-v-comment-dieu-nous-p/

	Le connaître et se connaître (V) : Comment Dieu nous parle

