
opusdei.org

Le connaître et se
connaître (IV) :
Savoir écouter

La vie de Moïse nous apprend
que, pour accomplir la mission
à laquelle nous sommes
appelés, nous avons besoin
d’être transformés par l’Esprit
Saint, grâce à l’écoute de Dieu
dans notre dialogue filial avec
lui.

20/04/2020

Le Seigneur a pensé à Moïse pour
une mission cruciale : guider son



peuple dans une nouvelle étape de
l’histoire du salut. Avec sa
coopération, Israël a été libéré de
l’esclavage d’Égypte et conduit vers
la terre promise. Par sa médiation, le
peuple juif a reçu les tables de la Loi
et les bases du culte à rendre à Dieu.
Comment Moïse est-il parvenu à être
ce qu’il fut ? Comment a-t-il réussi à
être avec Dieu dans une telle
harmonie au point de devenir un
grand bien pour tant de gens, rien de
moins que pour son peuple tout
entier et pour nous tous qui
viendrions bien après ?

Moïse a été choisi par Dieu dès sa
naissance. Il suffit de considérer la
manière miraculeuse dont il a
survécu à la persécution de Pharaon.
Il n’en est pas moins curieux qu’il
n’ait rencontré le Seigneur que bien
plus tard. Jeune, il ne semble être
qu’un homme du commun, certes,
soucieux de ceux de sa race (cf. Ex 2,
15). C’est pourquoi ce qui explique le



mieux sa transformation est peut-
être sa capacité d’écouter le
Seigneur[1]. De façon analogue, nous
aussi, pour devenir ce que nous
sommes appelés à être, nous avons
besoin d’être transformés grâce à
l’écoute. Certes, il n’est pas facile de
faire l’expérience que nous rapporte
le livre de l’Exode, où « le Seigneur
parlait avec Moïse face à face,
comme on parle d’homme à homme
» (Ex 33, 11). C’est un processus
requérant plusieurs années, la vie
entière, avec souvent la nécessité de
réapprendre à faire la prière, comme
si nous n’en étions qu’aux débuts de
notre dialogue avec le Seigneur.

Moïse, Moïse !

Prendre conscience de la nécessité de
la prière, c’est savoir que « Dieu lui-
même nous a aimés le premier » (1 Jn
4, 19) et que, d’après la même
logique, il nous a parlé le premier. «
Dieu créa l’homme à son image, à



l’image de Dieu il le créa, il les créa
homme et femme. Dieu les bénit et
leur dit… » (Gn 1, 27-28)[2]. Dieu a
pris l’initiative de nous créer par
amour et de nous choisir pour une
mission déterminée. Il prend aussi
les devants dans la vie de prière.
Dans notre dialogue avec le Seigneur,
il prononce le premier mot.

Ce premier mot peut se reconnaître
au désir de Dieu semé par lui dans
notre cœur et qu’éveillent mille et
une expériences diverses. La
première apparition à Moïse a lieu
sur l’Horeb, appelé aussi « la
montagne de Dieu ». Là, « l’ange du
Seigneur lui apparut dans la flamme
d’un buisson en feu. Moïse regarda :
le buisson brûlait sans se consumer.
Moïse se dit alors : “Je vais faire un
détour pour voir cette chose
extraordinaire : pourquoi le buisson
ne se consume-t-il pas ?” » (Ex 3, 2-3).
Ce n’était pas une simple curiosité
pour un événement extraordinaire,



mais la perception nette que quelque
chose de transcendant était en train
d’intervenir, qui le dépassait. Nous
aussi, dans notre vie, nous pouvons
être surpris par des faits qui nous
ouvrent à une dimension plus
profonde de la réalité. Il peut s’agir
d’une découverte intime, de quelque
chose jusqu’alors inconnu de nous :
nous avons l’intuition de la présence
de Dieu en reconnaissant certains de
ses dons, ou bien en prenant
conscience que les contrariétés nous
ont fait mûrir et nous ont préparés à
affronter différentes circonstances
ou tâches. Ou encore, la découverte
de la réalité qui nous entoure : la
famille, les amis, la nature… D’une
façon ou d’une autre, nous
éprouvons le besoin de prier, de
remercier, de demander… et nous
nous adressons à Dieu. C’est le
premier pas.

« Le Seigneur vit qu’il avait fait un
détour pour voir, et Dieu l’appela du



milieu du buisson : « Moïse ! Moïse !
» Il dit : « Me voici ! » (Ex 3, 4). Le
dialogue s’engage lorsque notre
regard rencontre celui de Dieu, qui
était déjà en train de nous regarder.
Et nos mots, pour autant qu’ils soient
nécessaires, coulent aisément si nous
permettons que les siens soient les
premiers. Si nous nous y prenons
tout seuls, nous ne pouvons pas
prier. Dès lors, il convient de river
son regard sur le Seigneur et de se
rappeler sa promesse si consolante :
« Et moi, je suis avec vous tous les
jours jusqu’à la fin du monde » (Mt
28, 20).

Par conséquent, une foi confiante en
Dieu est un élément essentiel de
toute prière sincère. La plupart du
temps, la meilleure manière de
commencer à prier est de demander
au Seigneur de nous apprendre à le
faire. Telle fut l’attitude des apôtres.
C’est aussi la voie que saint
Josémaria nous a encouragés à



emprunter : « Si tu ne t’estimes pas
prêt, accours à Jésus comme ses
disciples accouraient à lui : Seigneur,
apprends-nous à prier. Tu verras
combien l’Esprit Saint vient au
secours de notre faiblesse, car nous
ne savons que demander pour prier
comme il faut ; mais l’Esprit lui-
même intercède pour nous en des
gémissements ineffables, que l’on ne
peut pas raconter, car aucune
description ne peut en faire
connaître la profondeur avec
exactitude » [3]

Retire les sandales de tes pieds

Au terme de quelques jours de
retraite, la bienheureuse Guadalupe
Ortiz de Landazuri écrivait à saint
Josémaria : « De ma fréquentation
intime avec Dieu, de ma prière, etc.
je vous en ai déjà parlé : lorsque j’y
mets un peu du mien, le Seigneur me
rend la tâche facile et je me soumets
complètement à lui » [4]. L’initiative



de la prière, tout comme la prière
elle-même, est un don de Dieu. En
même temps, il convient de nous
interroger sur notre rôle. Le dialogue
avec le Seigneur est une grâce et, en
cela, non quelque chose de purement
passif, puisque pour la recevoir il
faut souhaiter la recevoir, du moins
dans une certaine mesure.

Outre des dispositions de réceptivité,
que pouvons-nous faire d’autre pour
mener une vie de prière intense ? Un
bon début pourrait être de
comprendre devant qui nous
sommes, en adoptant un esprit de
révérence et d’adoration. Dans le
dialogue de l’Horeb, « Dieu dit alors :
N’approche pas d’ici ! Retire les
sandales de tes pieds, car le lieu où tu
te tiens est une terre sainte ! Et il
déclara : “Je suis le Dieu de ton père,
le Dieu d’Abraham, le Dieu d’Isaac, le
Dieu de Jacob”. Moïse se voila le
visage car il craignait de porter son
regard sur Dieu » (Ex 3, 5-6).



Retirer ses sandales et se voiler le
visage, telle fut la réponse du plus
grand prophète du peuple d’Israël
lors de sa première rencontre avec
Dieu. Par ces gestes, il exprimait sa
conscience de se trouver devant le
Dieu transcendant. Nous pouvons,
quant à nous, faire quelque chose de
semblable lorsque nous nous
approchons de Jésus dans le
tabernacle, dans un esprit
d’adoration. Au cours d’une veillée
de prière, devant Jésus présent dans
le Saint Sacrement, Benoît XVI nous
indiquait comment adorer le
Seigneur : « Ici, dans la sainte hostie,
il est devant nous et au milieu de
nous. Comme en ce temps-là, il se
voile mystérieusement dans un
silence sacré et, comme en ce temps-
là, se dévoile précisément le vrai
visage de Dieu. Il s'est fait pour nous
le grain de blé tombé en terre, qui
meurt et qui porte du fruit jusqu’à la
fin du monde (cf. Jn 12, 24). Il est
présent comme en ce temps-là à



Bethléem. Il nous invite au
pèlerinage intérieur qui s’appelle
adoration. Mettons-nous maintenant
en route pour ce pèlerinage et
demandons-lui de nous guider »[5].

L’esprit d’adoration peut se
manifester dans notre prière de
diverses manières. Devant le Saint
Sacrement, par exemple, nous nous
mettons à genoux, reconnaissant
ainsi notre petitesse devant Dieu.
Lorsque, pour divers motifs, nous ne
pouvons prier devant le Saint
Sacrement, nous pouvons poser des
actes semblables, comme regarder
l’intérieur de notre âme pour y
découvrir le Seigneur ; mettre notre
âme à genoux, en récitant calmement
la prière d’introduction ou une autre
prière évoquant sa présence.

La nuée le recouvrit

Dans un deuxième temps de son
dialogue avec le Seigneur, Moïse a
reçu les tables de la Loi. La scène est



impressionnante, tout en témoignant
d’une grande intimité : « La gloire du
Seigneur demeura sur la montagne
du Sinaï, que la nuée recouvrit
pendant six jours. Le septième jour,
le Seigneur appela Moïse du milieu
de la nuée. La gloire du Seigneur
apparaissait aux fils d’Israël comme
un feu dévorant, au sommet de la
montagne. Moïse entra dans la nuée
et gravit la montagne. Moïse resta
sur la montagne quarante jours et
quarante nuits » (Ex 24, 16-18).

La nuée manifestait la gloire de Dieu
et préfigurait la présence de l’Esprit
Saint. Elle permettait aussi de créer
une atmosphère d’intimité dans le
dialogue entre le prophète et son
créateur. La preuve que pour prier il
faut mettre en pratique certains
procédés propres à faciliter l’intimité
avec Dieu : l’amour du silence,
extérieur et intérieur ; la constance ;
une discipline de l’écoute nous
permettant d’entendre sa voix.



Parfois, nous avons du mal à
apprécier le silence et si nous
n’entendons rien dans notre prière,
nous avons tendance à remplir notre
temps de mots, de lectures, voire
d’images et de sons. Or, malgré notre
bonne intention, il se peut que nous
ne parvenions pas à entendre le
Seigneur. Nous aurions peut-être
intérêt à nous convertir au silence,
qui va au-delà du simple fait de se
taire. Pendant l’été 1942, saint
Josémaria avait noté une idée,
reprise ensuite dans Chemin, qui
illustre bien comment le dialogue
avec Dieu doit emprunter cette voie :
« Le silence est comme le portier de
la vie intérieure »[6].

Tandis que les sons externes et les
passions internes nous éloignent de
nous, le silence, lui, nous recueille et
nous amène à nous interroger sur
notre vie. L’activisme ou la loquacité
dans la prière ne rapprochent pas de
Dieu ni ne nous permettent d’avoir



une activité profonde. L’agitation ne
laisse pas de temps pour se recueillir,
pour penser, pour vivre en
profondeur, alors que le silence,
intérieur et extérieur, nous mène à la
rencontre du Seigneur, et à nous
émerveiller devant lui. En effet, la
prière a besoin d’un silence qui ne
soit pas simplement négatif, vide,
mais plein de Dieu, nous amenant à
découvrir sa présence. Comme la
bienheureuse Guadalupe le disait :
«Approfondir ce silence jusqu’à
arriver là où seul Dieu se trouve ; là
où même les anges ne peuvent
accéder sans notre permission ». Et
là « adorer Dieu, le louer et lui dire
des choses tendres»[7]. Tel est le
silence permettant d’écouter Dieu.

En définitive, il s’agit de centrer
notre attention, notre intelligence,
notre volonté et affectivité, sur Dieu,
afin de nous laisser interpeller par
lui. C’est pourquoi nous pouvons
nous poser quelques questions



suggérées par le pape François : « Y
a-t-il des moments où tu te mets en sa
présence en silence, où tu restes avec
lui sans hâte, et tu te laisses regarder
par lui ? Est-ce que tu laisses son feu
embraser ton cœur ? Si tu ne lui
permets pas d’alimenter la chaleur
de son amour et de sa tendresse, tu
n’auras pas de feu, et ainsi comment
pourras-tu enflammer le cœur des
autres par ton témoignage et par tes
paroles ? » [8]

À côté du silence, la constance est
pareillement nécessaire, car la prière
requiert toujours un effort. Elle exige
cet effort et du temps, comme pour
Moïse, qui a passé six jours recouvert
par la nuée et ce n’est qu’au septième
qu’il a reçu la parole du Seigneur.
D’abord la constance extérieure pour
s’en tenir à un horaire plus ou moins
fixe pour la prière et à une durée
bien établie. C’est une
recommandation constante dans la
vie de saint Josémaria : « Méditation.



— Tout le temps fixé, et à heure fixe.
— Sinon, elle s’adaptera à nos
convenances : ce qui est un manque
de mortification. Et la prière sans
mortification est peu efficace » [9].
La constance, si elle est poussée par
l’amour, sera la porte d’entrée d’une
amitié avec Dieu, se traduisant par la
conversation puisque Dieu ne
s’impose pas : il ne nous parle que si
nous le souhaitons. Quant à nous, la
constance est une manière de
manifester et de cultiver un désir
ardent de recevoir ses mots pleins
d’affection.

Outre la constance extérieure, la
constance intérieure est aussi
nécessaire, comme une partie de la
discipline de l’écoute : nous avons
besoin de centrer notre intelligence
qui se disperse, de mouvoir la
volonté qui ne se décide pas à
vouloir, et de nourrir l’affectivité qui
peut briller par son absence. Tout
cela peut fatiguer, d’autant qu’il faut



le faire souvent, les motifs de
distraction étant nombreux. En
même temps, il ne faut pas
confondre l’écoute disciplinée et un
rigorisme excessif ou des exercices
de concentration trop méthodiques,
car la prière est fonction de
circonstances très variées.
Essentiellement, elle coule par où
Dieu le permet, « le vent souffle où il
veut » (Jn 3, 8), mais aussi en accord
avec notre situation particulière.
Nous passons parfois de longs
moments à penser aux personnes
que nous aimons, en priant le
Seigneur pour elles et cela peut déjà
être un dialogue d’amour.

Voici quelques conseils concrets qui
facilitent une écoute disciplinée :
éviter l’attitude multitâche pour se
concentrer sur le dialogue et y être
présent, sans penser à autre chose ;
chercher à avoir les dispositions de
celui qui veut apprendre et reconnaît
humblement à la fois son néant et



son tout, en se servant peut-être
d’oraisons jaculatoires ou de courtes
prières ; poser au Seigneur certaines
questions ouvertes, en lui laissant
l’espace nécessaire pour qu’il y
réponde lorsqu’il voudra, ou en lui
manifestant en toute simplicité notre
disposition à faire ce qu’il nous
indiquera ; suivre la direction et le
rythme de nos considérations sur son
amour, en évitant les distractions
dues à des pensées collatérales ;
apprendre à garder l’esprit ouvert
pour nous laisser surprendre par lui
et pour rêver des rêves de Dieu, sans
prétendre trop contrôler notre
prière. Ainsi, nous nous ouvrons au
mystère et à la logique du Seigneur,
ce qui nous permet d’accepter avec
paix le fait d’ignorer par où il va
nous conduire.

Laisse-moi contempler ta gloire

En commençant un moment de
prière, nous avons l’espoir



raisonnable que le Seigneur va nous
parler, comme de facto cela arrive
quelquefois. Cependant, nous
pourrions nous sentir frustrés si au
terme de cette rencontre nous
n’avons rien entendu, ou fort peu.
Quoi qu’il en soit, la prière porte
toujours du fruit, soyons-en bien
certains. Sur le Sinaï, Moïse dit : “Je
t’en prie, laisse-moi contempler ta
gloire”. On dirait que le Seigneur
veut satisfaire ce désir : « Je vais
passer devant toi avec toute ma
splendeur, et je proclamerai devant
toi mon nom qui est : LE SEIGNEUR.
Je fais grâce à qui je veux, je montre
ma tendresse à qui je veux ».
Cependant ses propos ont tout à coup
pris une tournure qui pourrait
sembler décevante : « Tu ne pourras
pas voir mon visage, car un être
humain ne peut pas me voir et rester
en vie. […]Quand passera ma gloire,
je te mettrai dans le creux du rocher
et je t’abriterai de ma main jusqu’à
ce que j’aie passé. Puis je retirerai ma



main, et tu me verras de dos, mais
mon visage, personne ne peut le voir.
» (Ex 33, 18-23). Si Moïse s’était senti
frustré de ne pas avoir vu le visage
de Dieu, comme il le souhaitait, il
aurait pu abandonner sa tentative ou
perdre sa motivation pour de futures
rencontres. Mais il s’est laissé
conduire par Dieu pour devenir ainsi
celui « que le Seigneur rencontrait
face à face » (Dt 34, 10).

La clé de la prière ne consiste pas à
obtenir des résultats tangibles, moins
encore à être occupé pendant un laps
déterminé de temps. Dans notre
dialogue avec le Seigneur, nous ne
recherchons pas un résultat
immédiat mais nous voulons
parvenir jusqu’au lieu, un état vital
pour ainsi dire, où la prière
s’identifie de plus en plus avec notre
vie personnelle : pensées, affectivité,
attentes… Il s’agit d’être avec le
Seigneur, de rester en sa présence
tout au long de la journée. En



définitive, le fruit principal de la
prière est la vie en Dieu. Ainsi, la
prière se comprend comme une
communication de vie : vie reçue et
vie vécue, vie accueillie et vie
donnée. Alors peu importe que nous
n’ayons pas de sentiments
enflammés ni de lumières
fascinantes. D’une manière
beaucoup plus simple, le thème de
notre prière sera, comme saint
Josémaria le disait[10], le thème de
notre vie et réciproquement, parce
que notre vie tout entière deviendra
une prière authentique, qui suit
maintenant « un cours large, paisible
et sûr » [11].

Jorge Mario Jaramillo

[1]. Le pape Benoît XVI le suggère
dans ses catéchèses sur la prière : «
En lisant l’Ancien Testament, une



figure ressort parmi les autres : celle
de Moïse, précisément comme
homme de prière » (Audience, 1er

juin 2011).

[2]. Il en est de même dans le
deuxième récit de la création de
l’homme : cf. Gn 2, 16.

[3]. Amis de Dieu, n° 244.

[4]. Lettre 12 décembre 1949, dans 
Lettres à un saint, II.

[5]. Benoît XVI, Discours, 20 août
2005.

[6]. Chemin, n° 281.

[7]. Mercedes Eguíbar Galarza, 
Guadalupe Ortiz de Landázuri.
Trabajo, amistad y buen humor,
Palabra, Madrid, 2001, p. 87

[8]. Pape François, Exhort. ap. 
Gaudete et exsultate, n° 151.

[9]. Sillon, n° 446.



[10]. Quand le Christ passe, n° 174.

[11]. Amis de Dieu, n° 306.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-fr/article/le-connaitre-et-
se-connaitre-iv-savoir-ecouter/

(14/01/2026)

https://opusdei.org/fr-fr/article/le-connaitre-et-se-connaitre-iv-savoir-ecouter/
https://opusdei.org/fr-fr/article/le-connaitre-et-se-connaitre-iv-savoir-ecouter/
https://opusdei.org/fr-fr/article/le-connaitre-et-se-connaitre-iv-savoir-ecouter/

	Le connaître et se connaître (IV) : Savoir écouter

