
opusdei.org

Le connaître et se
connaître (III) : En
compagnie des
saints

Pour apprendre à prier, l’aide
des saints, ces hommes et ces
femmes qui ont prié au cours
de leur vie, peut nous être
d’une grande aide. En
particulier, Sainte Marie.

03/03/2020

Pour la première fois, Jésus monte
publiquement à Jérusalem.
Finalement, il peut s’employer à fond



à annoncer le royaume de Dieu, par
sa parole et ses miracles. Sa
renommée s’est répandue petit à
petit depuis le prodige opéré lors des
noces de Cana. C’est alors qu’un
maître juif assez connu, à la faveur
du silence et de la pénombre de la
nuit, s’approche pour s’entretenir
avec lui (Jn 3, 1). Nicodème avait
ressenti dans son cœur une sorte de
tremblement de terre en écoutant et
en voyant le Christ. Il retournait bien
des choses dans sa tête et, pour
trouver des réponses, il tenait à
l’intimité d’un entretien face à face.
Jésus connaît la sincérité de son
cœur. Il lui dit aussitôt : « En vérité,
en vérité, je te le dis, nul, s’il ne
renaît de l’eau et de l’Esprit, ne peut
entrer dans le royaume de Dieu » (Jn
3, 5).

La question qui a suivi, n’importe
lequel d’entre nous l’aurait aussi
posée : « Qu’est-ce que cela signifie ?
» Je connais la date, voire l’heure,



exacte de ma naissance, comment
peut-on naître deux fois ? En réalité,
Jésus demandait à Nicodème de ne
pas chercher à comprendre les
choses mais de laisser plutôt Dieu
entrer dans sa vie, ce qui est
beaucoup plus important. Car
éprouver le désir d’être saint, c’est
comme renaître, comme voir tout
sous une nouvelle lumière ; en
définitive, être une nouvelle
personne, devenir peu à peu le Christ
lui-même, « en laissant sa vie se
manifester en nous » [1]. Les saints
ont déjà parcouru jusqu’au bout le
chemin du royaume de Dieu : ils ont
escaladé des montagnes, se sont
reposés dans leurs vallées et ont
aussi connu des passages un peu plus
obscurs. Voilà pourquoi ils nous
comblent d’espérance. Une manière
de reconnaître le Christ consiste
précisément à passer par les saints.
Leur vie peut jouer un rôle
important sur le chemin personnel



de tout baptisé désireux d’apprendre
à prier.

Marie prie lorsqu’elle est dans la
joie…

Les femmes et les hommes qui nous
ont précédés témoignent que le
dialogue vital avec Dieu est
réellement possible au milieu d’un
va-et-vient incessant qui pourrait
nous faire penser le contraire. Le
témoignage de Sainte Marie est
fondamental. En raison de sa tendre
proximité avec son fils Jésus dans la
vie quotidienne d’une famille, elle a
fait l’expérience la plus aiguë du
dialogue avec le Père. Comme dans
toutes les maisons, le foyer de
Nazareth connaissait de bons
moments et des moments plus
difficiles ; cependant, au milieu
d’états d’âme bien différents, la
Vierge Marie prie toujours.

Elle prie, par exemple, lorsqu’elle est
dans la joie. Nous savons que, peu



après l’annonce de l’ange, Marie « se
mit en route et se rendit avec
empressement vers la région
montagneuse, dans une ville de
Judée » (Lc 1, 39), pour rendre visite
à sa cousine Élisabeth. Elle avait
appris que, grâce à un nouveau
neveu, sa famille aller s’accroître, ce
qui méritait bien d’être fêté, d’autant
plus qu’il s’agissait d’un événement
inattendu, compte de l’âge
d’Élisabeth et de Zacharie. « La
description que saint Luc donne de la
rencontre entre les deux cousines est
remplie d’émotion et nous fait entrer
dans un scénario de bénédiction et
de joie » [2], émotion à laquelle
l’Esprit Saint s’unit d’une certaine
façon, en révélant la présence
physique du Messie, tant à Jean
Baptiste qu’à sa mère.

Élisabeth, alors que Marie venait à
peine d’entrer chez elle, fait sa
louange avec affection, en se servant
de mots qui allaient devenir une



prière universelle et auxquels nous
faisons écho chaque jour, en entrant
nous aussi dans sa joie : « Tu es bénie
entre toutes les femmes, et le fruit de
tes entrailles est béni ! » (Lc 1, 42).
Pour sa part, la Vierge Marie, émue,
répond à l’enthousiasme de sa
cousine : « Mon âme exalte le
Seigneur, exulte mon esprit en Dieu,
mon Sauveur ! » Le Magnificat, nom
sous lequel la tradition connaît la
réponse de notre Mère, nous fait
découvrir la nature d’une prière de
louange, tout imprégnée de la parole
de Dieu. Comme Benoît XVI l’indique,
« nous savons que Marie connaissait
bien les Saintes Écritures. Son
Magnificat est une étoffe tissée de fils
de l’Ancien Testament » [3]. Lorsque
nous sentons notre cœur comblé de
gratitude pour un don reçu, c’est le
moment de lui lâcher bride auprès
de Dieu dans notre prière, peut-être à
l’aide de textes de l’Écriture, en
reconnaissant les grandes choses
qu’il a faites dans notre vie. L’action



de grâce est une attitude
fondamentale de la prière
chrétienne, en particulier aux
moments heureux.

… mais aussi dans la douleur ou le
découragement

Cependant, la Vierge Marie prie aussi
dans les moments d’obscurité,
lorsque la douleur ou l’absence de
sens se font sentir. Ainsi, elle nous
apprend une autre attitude
fondamentale de la prière
chrétienne, exprimée sous une forme
concise mais lumineuse dans le récit
de la mort de Jésus : « Près de la croix
de Jésus se tenaient sa mère et la
sœur de sa mère » (Jn 19, 25). Marie,
noyée dans la douleur, se tient
simplement là. Elle ne prétend pas
sauver son Fils ni apporter une
solution à la situation. Nous ne la
voyons pas demander des comptes à
Dieu pour ce qu’elle ne comprend
pas. Elle fait uniquement attention à



ne pas perdre un seul des mots que
Jésus, avec à peine un souffle de voix,
prononce sur la Croix. C’est pourquoi
lorsqu’elle reçoit une nouvelle
mission, elle l’accepte sans tarder : «
“Femme, voici ton fils”. Puis il dit au
disciple : “Voici ta mère” » (Jn 19,
26-27). Marie est en proie à une
douleur qui, pour beaucoup, était la
douleur la plus terrible qui puisse
s’éprouver : assister à la mort d’un
fils. Cependant, elle garde sa lucidité
qui lui permet d’accepter ce nouvel
appel à accueillir Jean comme son
fils et, avec lui, nous tous, les
hommes et les femmes de tous les
temps.

La prière douloureuse consiste avant
tout à être près de sa propre croix, en
aimant la volonté de Dieu ; à dire oui
aux personnes et aux situations que
le Seigneur met près de nous. Prier,
c’est voir la réalité, même si elle
semble particulièrement obscure, en
partant d’une certitude : elle



comporte toujours un don, Dieu se
trouve toujours derrière. Nous
sommes alors capables d’accueillir
les personnes et les situations en
répétant comme Marie : « Me voici
» (Lc 1, 38).

Finalement, nous découvrons dans la
vie de la Vierge Marie un autre état
d’âme où elle prie, différent de
l’obscurité de la douleur. Nous
voyons Marie, à côté de son époux
Joseph, prier aussi dans un moment
d’angoisse. Un jour, alors qu’ils
retournaient chez eux après leur
pèlerinage annuel au Temple de
Jérusalem, ils constatent l’absence de
leur fils de douze ans. Ils décident de
faire marche arrière pour le
rechercher. Lorsqu’ils le retrouvent
enfin, assis au milieu des Docteurs de
la Loi, Marie lui demande : « Mon
enfant, pourquoi nous as-tu fait
cela ? Vois comme ton père et moi,
nous avons souffert en te cherchant !
» (Lc 2, 48). Nous aussi nous pouvons



souvent ressentir l’angoisse d’un
sentiment d’insuffisance, de non-
accomplissement, de ne pas être là
où devrions être. Nous pouvons alors
penser que le monde a tort : la vie, la
vocation, la famille, le travail… En
arriver à penser que le chemin n’est
pas tel que nous nous y attendions.
Les projets et les rêves du passé nous
semblent bien naïfs. Il est
réconfortant de savoir que Marie et
Joseph ont connu une telle crise et
que leur prière pleine d’angoisse n’a
pas reçu de réponse claire et
rassurante : « “Comment se fait-il que
vous m’ayez cherché ? Ne saviez-
vous pas qu’il me faut être chez mon
Père ?” Mais ils ne comprirent pas ce
qu’il leur disait » (Lc 2, 49-50).

Prier dans des moments semblables
ne nous garantit pas que nous allons
trouver des solutions faciles et
rapides. Que faire alors ? La Vierge
Marie nous montre le chemin :
demeurer fidèles à notre vie,



replonger dans notre situation
habituelle et redécouvrir la volonté
de Dieu, y compris lorsque nous ne
comprenons pas tout à fait. Comme
Marie, nous pourrons garder tous ces
événements mystérieux et parfois
obscurs dans notre cœur, en les
méditant, c’est-à-dire en les
observant dans une attitude de
prière. Ainsi, nous nous rendront
petit à petit compte que la présence
de Dieu revient, nous sentirons que
Jésus grandit en nous et redevient
visible (cf. Lc 2, 51-52).

Des biographies qui ressemblent
aux nôtres

Marie est un témoin unique de la
proximité de Dieu à laquelle nous
aspirons, mais les saints aussi,
chacun d’une manière personnelle et
spécifique. « Chaque saint représente
comme un rayon de lumière qui
jaillit de la Parole de Dieu », enseigne
Benoît XVI dans un document où il



conseille certains maîtres. « Saint
Ignace de Loyola dans sa recherche
de la vérité et dans le discernement
spirituel ; saint Jean Bosco dans sa
passion pour l’éducation des jeunes ;
saint Jean-Marie Vianney dans sa
conscience de la grandeur du
sacerdoce comme don et devoir ;
saint Pio de Pietrelcina en tant
qu’instrument de la miséricorde
divine ; saint Josémaria Escriva dans
sa prédication sur l’appel universel à
la sainteté ; la bienheureuse Teresa
de Calcutta, missionnaire de la
charité de Dieu pour les plus
délaissés » [4].

Du point de vue humain, il est
naturel d’éprouver de la sympathie
pour certaines manières d’être, pour
ceux qui se consacrent à des tâches
qui nous attirent davantage ou qui
s’expriment d’une manière qui nous
va tout droit au cœur et à l’esprit. La
connaissance de la vie et des
expériences d’un saint, en plus de la



lecture de ses écrits, est un moment
privilégié pour cultiver une vraie
amitié avec lui ou avec elle. C’est
pourquoi, en soulignant uniquement
les exemples extraordinaires de la
vie et de la prière des saints, nous
courons le risque de rendre leur
exemple un peu plus lointain et
difficile à suivre. « Vous souvenez-
vous de Pierre, d’Augustin, de
François ? Jamais je n’ai aimé ces
biographies de saints dans lesquelles,
par naïveté, mais aussi par
ignorance, on nous chante les
exploits de ces hommes, comme s’ils
s’étaient vus confirmés dans la grâce
dès le sein de leur mère. Non. Les
biographies authentiques des héros
chrétiens ressemblent à nos vies : ils
luttaient et gagnaient, puis luttaient
et perdaient. Et alors, pleins de
repentir, ils repartaient pour le
combat » [5]. Cette approche réaliste
fait que le témoignage des saints n’en
est que beaucoup plus crédible,
précisément parce que nous voyons



qu’ils nous ressemblent. Parmi les
saints, dit le pape François, « il peut y
avoir notre propre mère, une grand-
mère ou d’autres personnes proches
(cf. 2 Tm 1, 5). Peut-être leur vie n’a-t-
elle pas toujours été parfaite, mais,
malgré des imperfections et des
chutes, ils sont allés de l’avant et ils
ont plu au Seigneur » [6].

Notre approche de la prière peut être
encore plus complète si nous la
voyons incarnée dans la vie des gens.
La familiarité avec les saints nous
aide à découvrir différentes
manières de commencer et de
recommencer à prier une nouvelle
fois. Nous pouvons trouver une
nouvelle lumière, par exemple, dans
le psaume 90, dont saint Thomas
More a tiré un grand réconfort au
cours de ses longs mois de captivité :
« Tu trouves sous son aile un
refuge… Oui, le Seigneur est ton
refuge… Puisqu’il s'attache à moi, je
le délivre » [7]. Le psaume qui a



consolé un martyr dans la désolation
de sa prison, face à la perspective
d’une mort violente et à la souffrance
de ses êtres bien-aimés, peut aussi
nous montrer un chemin de prière
dans les petites ou les grandes
contrariétés de la vie.

L’étonnement d’être regardé par
Dieu

La familiarité avec les saints peut
nous aider à découvrir Dieu dans les
affaires de chaque jour, comme ils
l’ont fait. Nous sommes remplis
d’admiration en lisant ce que saint
Jean-Marie Vianney, le Curé d’Ars, a
découvert un jour en s’approchant
d’un de ses paroissiens, un paysan
illettré qui passait de longs moments
devant le tabernacle. « Que faites-
vous ? » lui a-t-il demandé. Et le bon
paysan de répondre en toute
simplicité : « Je le regarde et il me
regarde ». Cela suffisait. Cette
réponse est restée comme un



enseignement indélébile dans son
cœur. « La contemplation est regard
de foi, fixé sur Jésus » [8], enseigne le 
Catéchisme de l’Église Catholique en
citant précisément cet épisode. Je le
regarde et, ce qui est bien plus
important, il me regarde. Dieu nous
regarde toujours, mais il le fait d’une
manière particulière si nous levons
les yeux pour lui rendre son regard
plein d’amour.

Saint Josémaria a fait une expérience
semblable. Elle l’a tellement touché
qu’il l’a très souvent rapportée tout
au long de sa vie. Encore tout jeune
prêtre, faisant ses premières
expériences pastorales, il s’installait
chaque matin dans le confessionnal,
pour attendre des pénitents. À un
moment donné, il a entendu un
tintamarre de bruits métalliques, ce
qui l’a inquiété et, surtout, intrigué.
Un jour, curieux de savoir ce qu’il en
était, le jeune abbé Escriva s’est posté
derrière la porte pour voir qui était



ce visiteur mystérieux. Or, ce qu’il a
vu, c’était un homme chargé de
bidons de lait qui, à travers la porte
ouverte de l’église, s’adressait au
tabernacle en disant : « Seigneur,
voici Jean le laitier ». Il est resté un
moment et il est parti. Cet homme
simple, sans le savoir, a offert un
exemple de prière confiante qui a
fait l’étonnement du prêtre et l’a
conduit à répéter, comme une
ritournelle : « Seigneur, voici
Josémaria qui ne sait pas t’aimer
comme Jean le laitier » [9].

Les témoignages de tant de saints de
différents milieux et époques nous
confirment qu’il est possible de se
savoir regardé par Dieu avec
affection, là où nous sommes et tels
que nous sommes. Ils l’affirment de
façon crédible, ayant été eux même
les premiers à s’étonner de cette
découverte.



Aussi bien pendant le sommeil
qu’éveillés

Les saints, disions-nous, nous aident
aussi lorsque nous les voyons faibles
et fatigués : « Hier, je n’ai pas pu
prier deux Ave Maria d’affilée »,
confiait saint Josémaria un jour, à la
fin de sa vie. « Mais, comme toujours,
bien que ce fût difficile et que je ne
savais pas comment faire, j’ai
continué de prier : Seigneur, aide-
moi ! lui ai-je dit, tu dois être celui
qui réalise les grandes choses que tu
m’as confiées, te rendant compte que
je ne suis pas capable de faire les
plus petites choses. Je m’en remets
entre tes mains comme toujours » 
[10].

Le jeune Philippe Néri, lui aussi,
priait ainsi : « Seigneur, protégez
bien Philippe aujourd’hui ; sinon,
Philippe va vous trahir » [11]. La
bienheureuse Guadalupe Ortiz de
Landázuri avouait, dans une lettre,



son manque de consolations
sensibles pendant qu’elle faisait sa
prière : « Dieu est derrière ; même si,
surtout dans mes moments de prière,
je ne le sens presque jamais
dernièrement » [12]. Pour ne pas
citer sainte Thérèse de Lisieux qui
écrivait : « « Vraiment, je suis loin
d’être sainte ; rien que cette
disposition en est une preuve. Je
devrais, non pas me réjouir de ma
sécheresse, mais l’attribuer à mon
peu de ferveur et de fidélité, je
devrais me désoler de dormir bien
souvent pendant mes oraisons et mes
actions de grâces. Eh bien, je ne me
désole pas ! Je pense que les petits
enfants plaisent autant à leurs
parents lorsqu’ils dorment que
lorsqu’ils sont éveillés ; je pense que,
pour faire des opérations, les
médecins endorment leurs malades »
[13].

Voilà pourquoi nous avons besoin du
témoignage et de la compagnie des



saints : pour nous convaincre chaque
jour qu’il est possible de cultiver
l’amitié avec le Seigneur, en nous
abandonnant entre ses mains, et que
cela en vaut la peine : « Nous
sommes tous réellement capables,
tous appelés à cette amitié avec Dieu,
à ne pas lâcher les mains de Dieu, à
ne pas cesser d’aller et de revenir au
Seigneur, en parlant avec lui comme
nous parlons à un ami » [14].

Carlo de Marchi

[1]. Quand le Christ passe, n° 104.

[2]. Propos de Mgr Ocariz, prélat de
l’Opus Dei, à Covadonga (sanctuaire
marial dans les Asturies), 13 juillet
2018.

[3]. Benoît XVI, Homélie, 18 décembre
2005.



[4]. Benoît XVI, Verbum Domini, n° 48.

[5]. Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, n° 76.

[6]. Pape François, Gaudete et
exultate, n° 3.

[7]. Ps 90, 4.9.14. Cf. saint Thomas
More, Dialogue entre la force d’âme et
la tribulation. Le troisième livre de
l’ouvrage, écrit pendant sa captivité à
la Tour de Londres, est bâti comme
un commentaire des versets du Ps
90.

[8]. Catéchisme de l’Église Catholique,
n° 2715.

[9]. Cf. A. Vazquez de Prada, Le
fondateur de l’Opus Dei, Le Laurier,
2005, vol. I, ch. VIII, p. 501.

[10]. Saint Josémaria, 26 novembre
1970, cité dans J. Echevarría, 
Memoria del beato Josemaría, p. 25.



[11]. Cité par Benoît XVI dans
l’audience du 1er août 2012.

[12]. M. Montero, En vanguardia :
Guadalupe Ortiz de Landázuri,
1916-1975, Rialp, Madrid 2019, p. 94.

[13]. Sainte Thérèse de Lisieux, 
Histoire d’une âme : manuscrits
autobiographiques, Manuscrit A, folio
76.

[14]. Ratzinger, « Laisser agir Dieu »,
dans L’Osservatore Romano, 6
octobre 2002.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-fr/article/le-connaitre-et-
se-connaitre-iii-en-compagnie-des/

(20/01/2026)

https://opusdei.org/fr-fr/article/le-connaitre-et-se-connaitre-iii-en-compagnie-des/
https://opusdei.org/fr-fr/article/le-connaitre-et-se-connaitre-iii-en-compagnie-des/
https://opusdei.org/fr-fr/article/le-connaitre-et-se-connaitre-iii-en-compagnie-des/

	Le connaître et se connaître (III) : En compagnie des saints

