
opusdei.org

Le connaître et se
connaître (II) : Des
lèvres de Jésus

Ce deuxième éditorial de la
série considère l’initiative de
Dieu dans la prière où il vient à
la rencontre de l’homme et
éduque son cœur pour qu’il
puisse entrer en relation avec
lui et découvre sa condition
d’enfant bien-aimé de Dieu.

11/02/2020

Les premiers disciples de Jésus
vivaient en permanence près de leur



Maître, dans la fascination et la
surprise : il enseignait avec autorité,
les démons se soumettaient à lui, il
affirmait avoir le pouvoir de
pardonner les péchés, il faisait des
miracles pour qu’ils ne doutent pas…
Un homme aussi surprenant devait
receler un mystère. Un jour, à l’aube,
alors qu’ils abordaient une nouvelle
journée, épuisante, les disciples ne
trouvent pas Jésus. Ils quittent la
maison tout soucieux et traversent la
petite ville de Capharnaüm. Toujours
pas de trace de Jésus. Finalement, sur
le flanc d’une colline en face du lac,
ils le retrouvent… en train de prier !
(cf. Mc 1, 35)

L’évangéliste laisse penser que, dans
un premier moment, ils n’ont pas
compris mais que, aussitôt, ils ont pu
constater que l’épisode de
Capharnaüm n’était pas un fait isolé.
La prière faisait partie de la vie du
Maître, autant que la prédication,
son effort de pourvoir aux besoins



des gens ou le repos. Or, tandis que
ces activités étaient
compréhensibles, voire admirables,
ces temps de silence les fascinaient,
même s’ils ne les comprenaient pas
tout à fait. Ce n’est qu’après avoir
passé un certain temps auprès du
Maître qu’ils ont osé lui demander : «
Seigneur, apprends-nous à prier,
comme Jean le Baptiste, lui aussi, l’a
appris à ses disciples » (Lc 11, 1)

Non multa…

Nous connaissons la réponse de Jésus
à cette demande : le Notre Père.
Quelqu’un pourrait penser que les
disciples en ont été déçus. Rien que
ces quelques mots ? Est-ce cela que le
Maître fait pendant de si longues
heures ? Il répète toujours la même
chose ? Nous pouvons même
imaginer que la réponse de Jésus les
a laissés sur leur faim et qu’ils
auraient bien voulu qu’il continue de
les enseigner. En ce sens, l’Évangile



selon saint Matthieu, à la différence
de celui de saint Luc, peut nous
éclairer un peu plus, dans la mesure
où il situe le Notre Père dans le
contexte du Sermon sur la montagne.
C’est là que le Christ a signalé les
conditions principales de la prière,
d’une fréquentation authentique de
Dieu. Lesquelles ?

La première est la droiture
d’intention : il s’agit de s’adresser à
Dieu pour Dieu et non pour d’autres
motifs. Bien entendu, non pour que
l’on nous voie, ni pour faire semblant
d’avoir une bonté dont nous serions
dépourvus (cf. Mt 6, 5). Nous
adresser à Dieu car il est un être
personnel, qui ne doit pas être
instrumentalisé. Il nous a accordé
tout ce que nous possédons, nous
existons grâce à son amour, il a fait
de nous ses enfants, il prend
tendrement soin de nous et il a livré
sa vie pour nous sauver. Dès lors, s’il
mérite notre attention, ce n’est pas



uniquement ni principalement en
raison de ce que nous pouvons
obtenir de lui. S’il la mérite… c’est
bien parce que c’est lui ! Saint Jean
Paul II, alors qu’il était évêque de
Cracovie, le rappelait aux jeunes :
Pourquoi tout le monde prie
(chrétiens, musulmans, bouddhistes,
païens) ? Pourquoi prient-ils ?
Pourquoi prient même ceux qui
pensent qu’ils ne prient pas ? La
réponse est bien simple. Je prie parce
que Dieu existe. Je sais que Dieu
existe. C’est pour cela que je prie » [1]

La deuxième est la confiance : nous
nous adressons à celui qui est Père, 
Abba. Dieu n’est pas un être lointain,
moins encore un ennemi de
l’homme, qu’il ne faudrait pas
mécontenter, en l’apaisant ou en
répondant sans cesse à ses exigences.
Il est un Père qui se soucie de ses
enfants, sait de quoi ils ont besoin,
leur donne ce qui leur convient (cf.



Mt 6, 8), et « trouve ses délices avec
les fils des hommes » (Pr 8, 31).

Nous comprenons ainsi mieux la
troisième condition de la prière, qui
nous introduit dans la révélation du
Notre Père : être sobre en paroles (cf.
Mt 6, 7). Nous pourrons alors faire
l’expérience de ce que le pape
François nous rappelait : « Qu’il est
doux d’être devant un crucifix, ou à
genoux devant le Saint-Sacrement, et
être simplement sous son regard ! » 
[2] Trop de mots pourraient nous
étourdir et faire dévier notre
attention. Dans ce cas, au lieu de
regarder Dieu et de nous reposer
dans son amour, nous risquerions de
devenir prisonniers de nos besoins
urgents, de nos angoisses ou de nos
projets. Autrement dit, nous
pourrions finir enfermés, sans que la
prière nous ouvre véritablement à
Dieu et à son amour transformant.



Il existe un adage latin pour évoquer
la manière d’étudier, que saint
Josémaria citait : non multa sed
multum [3]. En effet, il rappelle à
quel point il est important de ne pas
se disperser, non multa, mais
d’approfondir l’essentiel, sed
multum. Ce conseil aide aussi à
comprendre les enseignements de
Jésus sur la prière. Le Notre Père,
dans sa brièveté, n’est pas une leçon
décevante, mais une révélation
authentique sur la manière d’établir
une vraie connexion avec Dieu.

… sed multum

« Au soir [de la vie], c’est sur l’amour
qu’on t’examinera. Apprends à aimer
comme Dieu veut être aimé, et laisse
ta condition » [4]. Ces mots de saint
Jean de la Croix nous rappellent
qu’aimer signifie être sur la même
longueur d’onde que l’autre, deviner
ses goûts et les satisfaire, apprendre,
parfois dans la souffrance, qu’une



bonne intention ne suffit pas, mais
qu’il faut apprendre à réussir.

Pour aimer Dieu, comment réussir ?
Comment découvrir ses goûts ? Le
livre de Job met en évidence cette
difficulté lorsque, à la fin, il dit
humblement : « Je vais t’interroger,
et tu m’instruiras » (Jb 42, 4). C’est
cette demande que les disciples ont
adressée à Jésus quelques siècles plus
tard : « Apprends-nous à prier ».
Apprendre à prier, ce n’est donc pas
une question de technique ou de
méthode. C’est avant tout l’ouverture
à un Dieu qui nous a montré son vrai
visage et ouvert l’intimité de son
cœur. C’est seulement en découvrant
ce qui se cache dans le cœur de Dieu
que nous pourrons vraiment prier,
l’aimer comme il veut être aimé.
Éclairés par cette connaissance, nous
pourrons changer la qualité de notre
prière, apprendre à prier de la
meilleure manière possible.



Dès lors, le Notre Père est la grande
instruction de Jésus pour que nous
soyons en harmonie avec le cœur du
Père. Voilà pourquoi le caractère
performateur de cette prière a été
évoqué : ce sont des mots qui
réalisent en nous ce qu’ils signifient,
des mots qui nous transforment. Ce
ne sont pas de simples phrases à
répéter, mais des mots pour éduquer
notre cœur et lui apprendre à battre
avec des battements qui plairont à
notre Père du ciel.

Dire Père et « nôtre » me place dans
une relation qui configure ma vie ;
répéter « que ta volonté soit faite »
m’apprend à aimer les plans de
Dieu ; réciter « pardonne-nous nos
offenses comme nous pardonnons
aussi à ceux qui nous ont offensé »
m’aide à avoir un cœur davantage
miséricordieux à l’égard des autres. «
Les mots nous instruisent et nous
permettent de comprendre ce que
nous devons désirer et demander



pour nous-mêmes. Et ce n’est pas
comme si nous allions convaincre le
Seigneur avec eux pour obtenir ce
que nous demandons » [5]. En
récitant le Notre Père nous
apprenons à nous adresser à Dieu en
mettant l’accent sur ce qui est
vraiment important.

Méditer les différentes demandes du
Notre Père, peut-être à l’aide de
quelques grands commentaires des
anciens, saint Cyprien, saint Thomas 
[6], ou d’autres plus récents comme
le Catéchisme de l’Église Catholique,
peut constituer un bon début pour
renouveler notre vie de prière et
vivre ainsi avec une plus grande
intensité l’histoire d’amour que notre
vie est censée être.

Avec des mots inspirés

Les disciples, témoins de la prière de
Jésus, l’ont vu aussi s’adresser bien
souvent au Père avec des mots tirés
des Psaumes. Il avait sans doute



appris à le faire de sa mère et de
saint Joseph. Les Psaumes ont nourri
sa prière jusqu’au moment suprême
de son sacrifice sur la croix : « Eli, Eli,
lamma sabachtani » dit le premier
verset du psaume 22 en araméen, tel
que Jésus l’a prononcé au moment où
notre rédemption trouvait sa
consumation. Saint Matthieu dit
aussi que, lors de la Dernière Cène, «
après avoir chanté les psaumes, ils
partirent pour le mont des Oliviers
» (Mt 26, 30) Quels psaumes le Christ
récitait-il ?

Au cours du repas pascal, les Juifs
prenaient quatre coupes de vin, en
représentation des quatre promesses
de bénédiction que Dieu avait faites à
son peuple, au moment de leur
libération d’Égypte : « Je vous ferai
sortir », « je vous délivrerai », « je
vous rachèterai », « je vous prendrai
» (Ex 6, 6-7). Les coupes étaient bues
à quatre moments différents du
repas. En même temps, ils chantaient



les hymnes du « Hallel », ainsi
nommés parce qu’ils commençaient
par le mot « hallel » (alléluia) [7].
Jésus les a sûrement tous récités, le
cœur débordant de reconnaissance
et de louange envers Dieu, son Père,
en vrai israélite, conscient du
caractère inspiré de ces prières qui
condensaient l’amour de Dieu pour
son peuple, tout aussi bien que les
attitudes propres au cœur de
l’homme devant un Dieu toujours
plus admirable : la louange,
l’adoration, la supplication, la
demande de pardon…

Dès lors, que les premiers chrétiens
aient suivi la façon de prier de Jésus,
fidèles aussi au conseil de saint Paul,
n’a rien d’étonnant : « Dites entre
vous des psaumes, des hymnes et des
chants inspirés, chantez le Seigneur
et célébrez-le de tout votre cœur. À
tout moment et pour toutes choses,
au nom de notre Seigneur Jésus
Christ, rendez grâce à Dieu le Père



» (Ep 5, 19-20). Comme dans le Notre
Père, les mots des psaumes
éduquaient leur cœur en les ouvrant
à une relation authentique avec
Dieu. Étonnés et reconnaissants, ils
découvraient comment ces versets
ont toujours préfiguré la vie du
Christ. Ils comprenaient, surtout, que
son cœur de vrai homme était celui
qui avait le mieux su faire siennes
toutes ces louanges, demandes et
supplications. Depuis lors, « priés et
accomplis dans le Christ, les Psaumes
sont un élément essentiel et
permanent de la prière de son Église.
Ils sont adaptés aux hommes de toute
condition et de tout temps » [8]. Nous
aussi nous y trouverons une «
nourriture solide » (cf. He 5, 14) pour
notre prière.

Non seulement les psaumes. Ils ont
été vite rejoints par différentes
compositions, « des hymnes et des
cantiques spirituelles », pour louer le
Dieu trois fois saint, qui s’était révélé



comme une communion de
personnes, Père, Fils et Esprit. Ainsi a
commencé l’élaboration des prières
pour la liturgie et pour nourrir la
piété personnelle, afin de nous aider
à nous adresser à Dieu avec les
termes opportuns, comme
expression de notre foi en lui. Ces
prières, fruit de l’amour de l’Église
pour son Seigneur, constituent aussi
un trésor pour éduquer notre cœur.
C’est pourquoi saint Josémaria
écrivait : « Ta prière doit être
liturgique. — Ah si tu pouvais
prendre goût à réciter les psaumes et
les prières du missel, plutôt que des
prières privées ou particulières ! » [9]

Sous le souffle de l’Esprit Saint

Nous avons tous reçu une instruction
par l’étude des textes écrits. C’est
pourquoi nous pouvons bien
comprendre pourquoi les mots du
Notre Père, des psaumes et des
autres prières de l’Église nous ont



éduqués à la fréquentation de Dieu,
même si nous n’en étions pas bien
conscients jusqu’à présent.
Cependant, la parole de Dieu possède
une caractéristique propre : elle est
vivante et peut, dès lors, apporter des
nouveautés insoupçonnées. La lettre
aux Hébreux rappelle que « la parole
de Dieu est vivante, énergique et plus
coupante qu’une épée à deux
tranchants ; elle va jusqu’au point de
partage de l’âme et de l’esprit, des
jointures et des moelles ; elle juge des
intentions et des pensées du cœur
» (He 4, 12).

Voilà pourquoi les mêmes mots,
considérés une fois après l’autre, ne
retentissent pas toujours de la même
manière. Parfois ils ouvrent des
horizons nouveaux devant nos yeux,
sans que nous sachions expliquer
pourquoi : c’est l’action de l’Esprit
Saint qui nous parle à l’intérieur de
nous. Saint Augustin l’expliquait avec
précision : « Le son de nos mots



frappe vos oreilles, mais le maître est
à l’intérieur […]. Voulez-vous une
preuve, mes frères ? N’avez-vous pas
tous entendu ce sermon ? Combien
ne partiront pas d’ici sans avoir
appris quelque chose ! En ce qui me
concerne, j’ai parlé à tous, mais ceux
à qui l’onction ne parle pas à
l’intérieur, à qui le Saint-Esprit
n’enseigne pas à l’intérieur,
reviennent avec la même ignorance »
[10]

Le lien étroit entre l’Esprit Saint, la
parole inspirée et notre vie de prière
devient ainsi plus évident. L’Église
l’invoque, à juste titre, comme «
Maître intérieur » qui éduque notre
cœur avec les mots mêmes que Jésus
nous a appris, en nous faisant y
découvrir des horizons toujours
nouveaux, afin de mieux connaître
Dieu et l’aimer chaque jour
davantage.

***



« Marie, cependant, retenait tous ces
événements et les méditait dans son
cœur » (Lc 2, 19). La prière de notre
Mère se nourrissait de sa vie même
et de la méditation assidue de la
Parole de Dieu. C’est là qu’elle
trouvait la lumière pour voir avec
davantage de profondeur tout ce qui
l’entourait. Dans son cantique de
louange, le Magnificat, nous
percevons à quel point la Sainte
Écriture était l’aliment constant de sa
prière. Le Magnificat est tissé de
références aux psaumes et à d’autres
textes de la Sainte Écriture, comme le
« cantique d’Anne » (1 S 2 1-11) ou la
vision d’Isaïe (Is 29, 19-20), parmi
d’autres [11]. Avec cet aliment
l’Esprit Saint préparait son oui
inconditionnel à l’ambassade de
l’ange. Nous avons recours à sa
protection pour que nous aussi nous
permettions que la parole divine
éduque notre cœur et nous rende
capables de répondre « fiat ! », « qu’il
me soit fait », « je le veux » à tant et



tant de plans que Dieu a conçus pour
notre vie.

Nicolas Alvarez de la Asturias

[1]. K. Wojtyla, Ejercicios espirituales
para jóvenes, BAC, Madrid 1982, p.
89.

[2]. Pape François, Evangelii
gaudium, n° 264.

[3]. Cf. Chemin, n° 333)

[4]. Saint Jean de la Croix, Dits de
lumière et d’amour 59.

[5]. Saint Augustin, Lettre 130.

[6]. Cf. saint Cyprien, La unidad de la
Iglesia, el padrenuestro, A. Donato,
Ciudad Nueva, Madrid 1991 ; saint
Thomas d’Aquin, Obras catequéticas.
Sobre el credo, Padrenuestro,
Avemaría, decálogo y los siete



sacramentos, Ediciones Eunate,
Pamplona 1995, pp. 98-128

[7] Le Hallel est formé du petit Hallel,
qui comprend les psaumes 113 (112)
à 118 (117) et du grand Hallel, le
psaume 136 (135), où, dans chaque
verset, est reprise la phrase « éternel
est son amour ». C’est ce psaume qui
concluait le repas pascal.

[8]. Catéchisme de l’Église Catholique,
n° 2597.

[9]. Chemin, n° 86.

[10]. Saint Augustin, Troisième
homélie sur la I Épître de Saint Jean,
13.

[11]. Outre les textes cités, nous
trouvons aussi des références à
Habacuc 3, 18 ; à Job 12, 19-20 ; 5,
11-12 et aux Psaumes 113, 7 ; 136,
17-23 ; 34, 2-3 ; 111, 9 ; 103, 1 ; 89, 11 ;
107, 9 ; 34, 10 ; 98, 3 ; 22, 9.



pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-fr/article/le-connaitre-et-
se-connaitre-ii-des-levres-de-jesu/

(19/01/2026)

https://opusdei.org/fr-fr/article/le-connaitre-et-se-connaitre-ii-des-levres-de-jesu/
https://opusdei.org/fr-fr/article/le-connaitre-et-se-connaitre-ii-des-levres-de-jesu/
https://opusdei.org/fr-fr/article/le-connaitre-et-se-connaitre-ii-des-levres-de-jesu/

	Le connaître et se connaître (II) : Des lèvres de Jésus

