
opusdei.org

Le Code Da Vinci,
l’Église Catholique et
l’Opus Dei

La Prélature de l’Opus Dei
répond à quelques questions
concernant Da Vinci Code

03/03/2006

1. Que pense l’Opus Dei du Code Da
Vinci ?

Beaucoup de lecteurs sont intrigués
par les affirmations relatives à
l’histoire chrétienne et à la théologie
présentées dans le Code Da Vinci.
Nous aimerions tout d’abord leur



rappeler que le Code Da Vinci n’est
qu’une œuvre de fiction, non pas
une source fiable sur des sujets
théologiques.

Le livre a éveillé l’intérêt du public
sur les origines de la Bible et
certaines doctrines chrétiennes
essentielles, comme la divinité de
Jésus Christ. Ce sont là des thèmes
d’étude passionnants et
fondamentaux. Nous encourageons
les personnes intéressées à consulter
les nombreux travaux scientifiques
qui existent… mais qui ne se
trouvent pas dans les rayons « fiction
» des bibliothèques !

Une recherche approfondie et un peu
d’esprit critique montreront aux
lecteurs que les allégations du code
Da Vinci sur Jésus Christ, Marie-
Madeleine et l’histoire de l’Église
n’ont aucun fondement sérieux. Par
exemple, le livre avance l’idée que
c’est au 4ème siècle que, pour des



raisons politiques, l’Empereur
Constantin a créé la doctrine de la
divinité du Christ. L’évidence
historique montre le contraire : le
Nouveau Testament et les tout
premiers écrits chrétiens manifestent
la croyance en la divinité du Christ
de son vivant.

La description étrange que fait de
l’Opus Dei le Code Da Vinci est
fausse, tant dans son ensemble que
dans les détails de son
fonctionnement. Il est impossible de
se faire une opinion sur l’Opus Dei à
partir de la lecture de ce livre.

Nous recensons ci-après quelques
réponses aux assertions de M.
Brown.

2. L’Opus Dei est-il hostile au
Concile Vatican II et au monde
moderne ?

Un point essentiel du message de
l’Opus Dei est que les laïcs chrétiens



sont appelés à prendre leur place
dans le monde moderne, sans le
rejeter ni s’en retirer, mais au
contraire en s’y impliquant et en
l’améliorant par leur témoignage de
vie chrétienne.

Ainsi, l’Opus Dei soutient et diffuse
tous les enseignements de l’Église, y
compris ceux du Concile Vatican II,
qui a confirmé la doctrine du rôle
des laïcs telle que la proclame l’Opus
Dei.

Jean Paul II :

« (L’Opus Dei) a comme but la
sanctification de la vie en restant
dans le monde, à son lieu de travail
et son activité professionnelle. Il
propose de vivre l’Évangile dans le
monde, en y étant immergé, pour
pouvoir le transformer et le racheter
par son propre amour pour le Christ.
Ceci est vraiment un grand idéal, qui
dès le début a anticipé la théologie
du laïcat, théologie qui est une



marque caractéristique du Concile et
de l’Église actuelle»

L’Osservatore Romano, 27 août, 1979.
Professeur Élisabeth Fox-
Genovese, professeur d’histoire à
l’Université d’Emory, directrice et
fondatrice de l’Institute for Women’s
Studies, et directrice du Journal of
the Historical Society :

« L’Opus Dei se donne un objectif
résolument moderne: sanctifier la
vie – surtout le travail – dans le
monde. Le nom même d’Opus Dei,
qui veut dire travail de Dieu, reflète
bien cette mission. Des gens
ordinaires, qui ont des vies
ordinaires, peuvent sanctifier leur
travail, quel qu’il soit, et de ce fait
promouvoir la sainteté de la vie
quotidienne… Les membres de «
l’Œuvre » peuvent être des mères au
foyer, des politiciens, des professeurs
d’université, des enseignants, des
directeurs d’école, des scientifiques,



des assistantes sociales, des
décorateurs d’intérieurs, des
spécialistes de la communication, des
hommes ou des femmes d’affaires,
ou de toute autre profession. »

Extrait d’une communication du 3
janvier 2004. Cardinal Joseph
Ratzinger, Préfet de la Congrégation
du Saint Siège pour la Doctrine de la
Foi :

« Grâce à tout cela, j’ai mieux
compris le caractère véritable de
l’Opus Dei, une union surprenante
d’absolue fidélité à la grande
tradition de l’Église et à sa foi, et en
même temps une ouverture
inconditionnelle à tous les défis de ce
monde, que ce soit dans le domaine
du travail, de l’enseignement ou de
l’économie. »

L’Osservatore Romano, 6 octobre
2002. Cardinal Joseph Bernardin,
ancien archevêque de Chicago,
aujourd’hui décédé :



« (Le fondateur de l’Opus Dei) avait
une vision et une forte conviction de
ce que plus tard le Concile Vatican II,
soulignera comme « l’appel universel
à la sainteté. »

Homélie du 1er juillet 1992. Cardinal
Basil Hume, O.S.B., ancien
archevêque de Westminster,
aujourd’hui décédé :

« Ce message (de saint Josémaria)
annonçait déjà, il y a soixante-dix
ans, le décret de Vatican II sur la
place et le rôle des laïcs dans le
monde… C’est ma conviction que
nous commençons à comprendre
lentement ce que l’Esprit essayait de
nous dire à travers la Concile. Et
l’Esprit continue à appeler…
Assurément l’Esprit Saint nous
appelle aujourd’hui à un plus grand
degré de sainteté, à approfondir
notre vie spirituelle. Ce fut le rôle des
mouvements, sûrement aussi celui
de la Prélature de l’Opus Dei, que



d’aider et de guider sur ce chemin
vers la sainteté. »

Extrait d’une homélie prononcée le 2
octobre 1998, à la messe d’actions de
grâce à Londres pour le 70ème
anniversaire de la fondation l’Opus
Dei. Saint Josémaria Escriva,
fondateur de l’Opus Dei :

« Une de mes plus grandes joies a été
précisément que le concile Vatican II
ait proclamé très clairement la
vocation divine du laïcat. »

Extrait d’une entrevue publiée dans le
Figaro, le 16 mai 1966, recueillie dans
Entretiens avec Mgr Escriva, n. 72.
Éditions Le Laurier, 2002. 3. Que dit
l’Opus Dei sur les femmes et leur
rôle dans l’Église et la société ?
Xavier Echevarria, évêque-prélat de
l’Opus Dei :

«Je rends souvent grâce à Dieu quand
je vois que les femmes de l’Opus Dei
travaillent dans tous les secteurs de



la société. Elles gèrent des
coopératives et des hôpitaux,
travaillent dans les champs et les
usines, sont titulaires de chaires
universitaires et enseignent à l’école ;
elles sont juges, politiciennes,
journalistes, artistes…, d’autre se
dévouent exclusivement et avec
autant de passion et de
professionnalisme au travail du
foyer. Chacune suit son propre
chemin, consciente de sa dignité,
fière d’être une femme, et gagne le
respect de tous, jour après jour ».

Extrait d’un entretien publié dans El
Mercurio (Chili), 21 janvier 1996.
Professeur Élisabeth Fox-
Genovese :

« L’Opus Dei détient un record
enviable en matière d’éducation des
pauvres et l’encouragement des
femmes, qu’elles soient célibataires
ou mariées, à accomplir les
occupations qu’elles ont choisies.



Finalement, l’Opus Dei existe pour
apporter à tout travail – du plus
humble au plus prestigieux – dont
notre monde dépend, dignité et
respect, sainteté et sens».

Extrait d’une communication du 3
janvier 2004. Maria Valdeavellano,
secrétaire régionale de la Prélature
aux États-Unis :

« Les femmes jouent un rôle dans le
gouvernement de l’Opus Dei à
chaque niveau – local,national et
international — y compris pour
l’élection du Prélat ».

Extrait d’une déclaration du 14
janvier 2004. Saint Josémaria
Escriva, fondateur de l’Opus Dei :

« Bien entendu, je ne vois pas la
raison qu'il y a, quand on parle du
laïcat — de sa tâche apostolique, de
ses droits et devoirs, etc. —, de faire
une distinction ou discrimination à
l'endroit de la femme. Tous les



baptisés — hommes et femmes —
participent également à la dignité
commune, à la liberté et à la
responsabilité des enfants de Dieu…
Si l'on excepte la capacité juridique
de recevoir les ordres sacrés —
distinction qui doit être maintenue, à
mon avis, pour de multiples raisons,
également de droit divin positif —,
j'estime qu'on doit reconnaître
pleinement à la femme dans l'Église
— dans sa législation, dans sa vie
interne et dans son action
apostolique — les mêmes droits et les
mêmes devoirs qu'aux hommes »

Entretiens avec Mgr Escriva, n. 14,
Éditions Le Laurier, 2002. Saint
Josémaria Escriva :

« La présence de la femme dans
l'ensemble de la vie sociale est un
phénomène logique et tout à fait
positif et qui fait partie de cet autre
phénomène, plus ample, auquel je
me référais antérieurement. Une



société moderne, démocratique, doit
reconnaître à la femme le droit de
prendre part activement à la vie
politique et doit créer les conditions
favorables pour que toutes celles qui
le souhaitent puissent exercer ce
droit. »

Entretiens avec Mgr Escriva, n. 90,
Éditions Le Laurier, 2002. 4. L’Opus
Dei est-il préoccupé par la richesse
et le pouvoir ?

La seule chose qui préoccupe l’Opus
Dei est d’aider les gens à faire
grandir leur foi et à la vivre en
harmonie avec leurs activités
ordinaires. Ceci n’a rien avoir avec
une quête de pouvoir ni une
quelconque action politique.

L’Opus Dei et ses membres ont
également une grande préoccupation
pour les pauvres, ce qui est conforme
à la doctrine chrétienne.



Brian Kolodijchuk, M.C., postulateur
de la cause de canonisation de Mère
Teresa :

« Les pauvres, les malades, les
abandonnés sont des armes dont
(saint Josémaria Escriva) se servait
pour gagner la bataille de l’Opus Dei.
Dans les deux cas — celui du
fondateur de l’Opus Dei et celui de
Mère Teresa —, leur engagement
fondamental se trouvait dans la foi
qui leur faisait voir le Christ dans
chaque personne. »

Extrait d’une déclaration du 27 février
2002. Cardinal Luciani (un mois
avant d’être élu pape sous le nom de
Jean Paul Ier) :

« Les journaux s’occupent souvent de
l’Opus Dei, mais avec de nombreuses
imprécisions (...). L’extension, le
nombre et la qualité des membres de
l’Opus Dei ont fait penser à je ne sais
quelles ambitions de pouvoir ou je ne
sais quelle obéissance aveugle et



grégaire. La vérité est autre : il n’y a
que le désir de faire des saints, mais
dans la joie, avec un esprit de service
et une grande liberté ».

Il Gazzettino (Venise), 25 juillet 1978.
Cardinal John O’Connor, ancien
archevêque de New York,
aujourd’hui décédé :

« Je crois qu’il est important de
chasser l’idée, une idée dont vous
avez l’habitude et qui frôle la
calomnie, que l’Opus Dei privilégie
seulement les riches et les
intellectuels… J’aimerais que le
mythe de l’Opus Dei soit
définitivement chassé. Je veux que
vous sachiez tous que l’archevêché
de New York considère votre
présence parmi nous comme une
privilège. ».

Extrait d’une homélie prononcée dans
la cathédrale Saint Patrick, 26 juin
1998. Saint Josémaria Escriva



« L'Opus Dei ne contrôle et ne
prétend contrôler aucune activité
temporelle : il veut simplement
diffuser le message évangélique,
suivant lequel Dieu demande à tous
les hommes qui vivent dans le
monde de L'aimer et de Le servir en
se fondant précisément sur leurs
activités terrestres. En conséquence,
les membres de Œuvre, qui sont des
chrétiens ordinaires, travaillent là où
il leur semble bon et de la façon qui
leur paraît la meilleure ; Œuvre ne
s'occupe que de les aider
spirituellement afin qu'ils agissent
toujours selon la conscience
chrétienne. »

Extrait d’une interview publiée dans
l’hebdomadaire italienne
L’Osservatore della Domenica, 26 mai
1968, repris dans Entretiens avec Mgr
Escriva, n. 64, Éditions Le Laurier,
2002. 5. L’Opus Dei est-il une secte
de l’Église ?



Prétendre cela serait un non sens,
car l’Opus Dei a toujours fait partie
de l’Église catholique. L’Opus Dei a
reçu sa première approbation
officielle de l’évêque de Madrid en
1941, et a été reconnu par le Saint-
Siège en 1947. En 1982, Jean Paul II
l’a érigé en prélature personnelle,
une des structures de l’organisation
de l’Église (les diocèses et ordinariats
en sont d’autres exemples).

De plus, une des caractéristiques de
l’Opus Dei est sa fidélité au pape et
aux enseignements de l’Église. Toutes
les convictions, pratiques et
manières de faire de l’Opus Dei sont
celles de l’Église. L’Opus Dei
entretient également d’excellents
rapports avec toutes les institutions
de l’Église, et considère comme une
richesse la grande variété des
expressions de la foi.

Cardinal Christopher Schönborn,
O.P., archevêque de Vienne,



rédacteur du Catéchisme de l’Église
Catholique :

« Personne n’a besoin d’avoir fait des
études de théologie pour reconnaître
la contradiction dans l’expression «
secte dans l’Église ». L’existence
présumée de sectes est un reproche
indirect au pape et aux évêques, qui
ont la charge de veiller à ce que les
différentes composantes ecclésiales
soient en accord avec la foi de
l’Église, tant dans ce qu’elles disent
que dans ce qu’elles font. D’un point
de vue théologique et ecclésiastique,
un groupe est considéré comme une
secte lorsqu’il n’est pas reconnu par
l’autorité légitime de l’Église. Il est
donc faux de qualifier de sectes des
communautés reconnues par l’Église.
»

L’Osservatore Romano, 13-20 août
1997. Jean Paul II

« Depuis ses débuts, cette institution
s'est en effet efforcée non seulement



d'éclairer mais de porter à sa
réalisation la mission des laïcs dans
l'Église et dans la société des
hommes. »

Bulle Ut Sit, Novembre 1982, in La
Documentation catholique, n° 1863, 4
décembre 1983. 6. Quelle est la
position de l’Opus Dei sur la
mortification ?

Le fondement de l’enseignement de
l’Église sur la mortification — auquel
adhère totalement l’Opus Dei — est le
fait que Jésus Christ, par amour pour
l’humanité, a librement accepté de
souffrir et mourir (la « passion »)
pour la Rédemption et le salut du
monde. Les chrétiens sont appelés à
imiter le grand amour de Jésus et,
entre autres choses, à le rejoindre
dans ses souffrances rédemptrices.
Ils sont ainsi appelés à « mourir à
eux mêmes ». L’Église prescrit
certaines mortifications — jeûne et



abstinence de viande – pendant le
Carême.

Dans l’histoire de l’Église, certaines
personnes se sont senti appelées à de
plus grands sacrifices tel le jeûne
fréquent, l’utilisation d’une haire,
d’un cilice ou encore d’une
discipline. Les vies de nombreux
grands saints, présentés comme
modèles de sainteté, l’attestent : Saint
François d’Assis, Sainte Thérèse
d’Avila, Saint Ignace de Loyola, Saint
Thomas More, Saint François de
Sales, Saint Jean Vianney et Sainte
Thérèse de l’Enfant Jésus.

Dans l’Opus Dei, on insiste davantage
sur les sacrifices quotidiens —
sourire, bien faire son travail.

New Catholic Encyclopedia (2003):

« Mortification. Maîtrise délibérée
des pulsions naturelles de l’homme
visant à soumettre progressivement
ces pulsions à la raison éclairée par



la Foi et les transformer en sujets de
sanctification. Jésus Christ
demandait ce renoncement si
quelqu’un voulait marcher à sa suite
(Luc 9,29). La mortification, ce que
saint Paul appelle crucifixion de la
chair avec ses vices et concupiscence
(Gal 5, 24), est devenu le signe
distinctif de ceux qui appartiennent
au Christ.

Tous les théologiens sont d’accord
sur le fait que la mortification est
nécessaire pour le salut de l’homme.
Fortement enclin au mal à cause de
la triple concupiscence du monde, de
la chair et du démon, il doit
apprendre à y résister pour ne pas
être conduit au péché grave. Si l’on
veut sauver son âme, on doit au
moins fuir toutes les occasions
immédiates de péché mortel. La fuite
elle-même comporte une certaine
mortification. En plus de ces
mortifications qu’exige la condition
de l’homme, l’Église, reprenant



l’insistance des Évangiles, en impose
d’autres aux fidèles (préceptes du
jeûne et de l’abstinence). À ceux qui
sont dispensés de cette règle, pour
une raison ou un autre, l’on
demande de faire une autre
mortification.

Ceux qui cherchent à progresser
dans la perfection chrétienne doivent
se mortifier plus que les croyants
ordinaires. Le Christ a fait de la Croix
le prix à payer pour le suivre de près
(Lc 14,33).

Depuis les débuts de l’ère chrétienne,
nombreux sont ceux qui ont
embrassé une vie de mortification en
imitation du Seigneur. Ceux qui
atteignent une grande sainteté sont
constamment poussés à lui
ressembler dans ses souffrances.
Mais, parce que les grandes
mortifications représentent un
certain risque, il est conseillé de
soumettre toutes les pénitences à



l’approbation d’un directeur spirituel
sage ».

La Bible :

« Si quelqu’un veut venir à ma suite,
qu’il se renie lui-même, qu’il prenne
sa croix chaque jour et qu’il me suive
».

(Jésus, Luc 9,23)

« Maintenant, je me réjouis de
souffrir pour vous. Je complète dans
ma chair ce qui manquait aux
souffrances du Christ, pour son corps
qui est l’Église ».

(saint Paul aux Colossiens, 1,24)
Catéchisme de l’Église Catholique
(1997) :

« En nous unissant à son sacrifice
nous pouvons faire de notre vie un
sacrifice à Dieu » (n. 2100).

« Le chemin de la perfection passe
par la Croix. Il n’y a pas de sainteté



sans renoncement et sans combat
spirituel. Le progrès spirituel
implique l’ascèse et la mortification
qui conduisent graduellement à vivre
dans la paix et la joie des Béatitudes
». (n. 2015)

Jean Paul II

« Lorsque l’on embrasse la croix, elle
devient un signe d’amour et de don
de soi total. La porter derrière le
Christ signifie être uni à lui en
offrant la plus grande preuve
d’amour. »

Message pour la Journée mondiale de
la jeunesse, 14 février 2001 Paul VI :

« La vraie pénitence ne peut être
séparée de l’ascétisme physique. La
nécessité de mortifier la chair est
manifeste si nous considérons la
fragilité de notre nature dans
laquelle, depuis le péché d’Adam, la
chair et l’esprit ont des désirs
opposés. Cet exercice de



mortification corporelle – très
éloigné de toute forme de stoïcisme –
n’implique pas une condamnation de
la chair que le Fils de Dieu a daigné
nous donner. Au contraire, la
mortification vise à la libération de
l’homme ».

Constitution Apostolique Paenitemini,
17 février 1966. Bienheureux Jean
XXIII :

« Aucun chrétien ne peut croître en
perfection, ni le christianisme gagner
en vigueur, s’il ne s’appuie sur la
pénitence. C’est pourquoi dans notre
constitution apostolique proclamant
officiellement le second concile du
Vatican, et poussant les fidèles à faire
une préparation spirituelle digne
pour ce grand événement par la
prière et d’autres actes de vertu
chrétienne, nous avons inclus
l’avertissement de ne pas mépriser la
pratique volontaire de la
mortification »



Encyclique Paenitentiam agere sur la
Pratique de la pénitence intérieure et
extérieure, 1er juillet 1962. Jordan
Aumann O.P. :

« Une des plus grandes merveilles de
l’économie de la grâce divine est la
solidarité intime entre les peuples à
travers le Corps Mystique du Christ.
Dieu accepte la souffrance d’une âme
en grâce qui s’offre pour le salut
d’une autre âme ou pour les
pécheurs en général. Il est impossible
de mesurer la puissance rédemptrice
de la souffrance offerte à la justice
divine avec une Foi vivante et un
ardent amour à travers les blessures
du Christ. Quand tout vient à
manquer, il y a encore le recours à la
souffrance pour obtenir le salut du
pécheur. Le Curé d’Ars (Saint Jean-
Marie Vianney) disait à un prêtre qui
se lamentait de la tiédeur de ses
paroissiens et de la stérilité de son
zèle : « Avez-vous prêché ? Avez-vous
prié ? Avez-vous jeûné ? Avez-vous



utilisé la discipline ? Avez-vous
dormi sur des planches ? Tant que
vous avez pas fait cela, vous n’avez
pas le droit de vous plaindre ».

Spiritual Theology, Londres, Sheed et
Ward. 1993 p. 172. 7. Qu’est-ce que
l’Opus Dei ? Monseigneur Jean-
Pierre Ricard, archevêque de
Bordeaux, président de la Conférence
des évêques de France

« Le bienheureux Josémaria a
exprimé avec une avance de
quarante ans ce qui sera au cœur de
la réflexion conciliaire de Vatican II :
l’appel universel à la sainteté […]. Il
s’oppose à tous ceux qui, dans
l’Église, ont tellement voulu exalter
le ministère presbytéral ou la
vocation religieuse, qu’ils ont donné
l’impression de dévaloriser la
situation des laïcs et finalement de
ne réserver la recherche de la
sainteté qu’aux prêtres et aux
religieux. […] Le bienheureux lutte



pied à pied contre cette tentation de
fuir le monde, de le dévaloriser et de
se réfugier dans l’univers du pur
spirituel. Il refuse également la
schizophrénie spirituelle où l’homme
serait lui?même comme divisé en
deux. »

(Homélie, 27 juin 1994) Monseigneur
François Saint-Macary, archevêque
de Rennes

« Rendons grâce à Dieu pour
l’humilité du serviteur de Dieu
Josémaria Escriva et pour son
intuition, son charisme dont nous
sommes tous bénéficiaires, mais plus
spécialement ceux qui prolongent
son Œuvre. L’Œuvre de Dieu, quel
mot immense ! »

(24 juin 1992). Monseigneur Jean
Bonfils, évêque de Nice

« Tout ce qui existe, la terre, les fruits
de la terre, dépend de celui que Dieu
a voulu choisir comme co?créateur,



l’homme et la femme. À partir du
moment où l’homme devient vivant,
Dieu plante un jardin. Le monde
commence à vivre ; il y a quelqu’un
pour le transformer. C’est un aspect
du laïc qui s’efforce de tendre à la
sainteté dans le monde et à partir du
monde. […] C’est un des aspects de la
vocation à l’Opus Dei et de ceux et
celles qui trouvent dans la pédagogie
de l’Opus Dei de quoi vivre dans le
monde et tendre vers la sainteté là
où ils sont et à partir de leur travail »

(Homélie, 25 juin 1999).
Monseigneur Michel Pollien,
évêque auxiliaire de Paris

« La vie et les intuitions du
bienheureux Josémaria sont des
grâces de Dieu pour notre temps. Il
vous appartient d’y être fidèles, et de
contribuer, avec d’autres disciples de
notre époque, à constituer en ce
monde des lieux de réponse à l’appel



du Seigneur, de vérité, de partage, de
fraternité et de paix »

(Homélie, 25 juin 1999).

Monseigneur André Vingt-Trois,
archevêque de Tours

« Le bienheureux Josémaria Escriva,
en donnant pour notre temps une
forme et une structure à ce chemin
de conversion, a permis à beaucoup
de personnes de vivre la même
expérience de la prise de conscience
de la profondeur à laquelle la foi
atteint le cœur de l’homme »

(Homélie, 27 juin 2000). Cardinal
Godfried Danneels, archevêque de
Malines-Bruxelles

« L’Opus Dei contribue à édifier la
demeure de Dieu parmi les hommes.
[…] Toute l’Œuvre de Mgr Escriva
n’est rien d’autre : après la naissance
du Christ à Bethléem, après sa Croix
et sa Résurrection, faire passer son



Esprit dans toute la création, le
monde entier, l’homme, la
profession, la science, la technique,
l’âme et le corps. »

(Homélie, 8 décembre 1990).

Cardinal Carlo Maria Martini,
archevêque de Milan

« [Josémaria Escriva] exprime pour
lui-même et pour les autres une
sainteté sincère, authentique, sans
fioritures, capable d’abnégation et
d’oubli de soi. Il ne veut pas de
distinctions ou de privilèges, sinon
celui de servir. C’est un idéal simple
mais ardu, surtout lorsqu’on veut le
réaliser au milieu des préoccupations
quotidiennes, en se servant sans
façon des moyens et des choses de ce
monde à des fins apostoliques. »

Avvenire, Milan, 23 juin 1985.



pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-fr/article/le-code-da-
vinci-leglise-catholique-et-lopus-dei/

(16/01/2026)

https://opusdei.org/fr-fr/article/le-code-da-vinci-leglise-catholique-et-lopus-dei/
https://opusdei.org/fr-fr/article/le-code-da-vinci-leglise-catholique-et-lopus-dei/
https://opusdei.org/fr-fr/article/le-code-da-vinci-leglise-catholique-et-lopus-dei/

	Le Code Da Vinci, l’Église Catholique et l’Opus Dei

