
opusdei.org

Le chemin de la
libération : du péché
à la grâce

Si le péché est entré dans
l’humanité par un exercice
erroné de la liberté, le "qu'il me
soit fait selon ta parole" (Lc
1,38) prononcé par Marie a
ouvert une nouvelle étape de
l'histoire : le Fils de Dieu est
descendu sur terre pour donner
sa vie dans un acte suprême de
liberté, expression de son
amour.

07/11/2018



Juste après qu’Adam et Ève aient
mangé du fruit de l’arbre interdit, le
Seigneur expulsa l’homme, et il
posta, à l’orient du jardin d’Éden, les
Kéroubim, armés d’un glaive
fulgurant, pour garder l’accès de
l’arbre de vie (Gn 3, 24). Ainsi a
commencé le drame de l’histoire
humaine : l’homme et la femme
chemineraient désormais comme des
exilés, loin de leur vraie patrie dont
le trait caractéristique était la
communion avec Dieu. Dante l’a
merveilleusement exprimé au début
de sa Divine comédie : « Au milieu du
chemin de notre vie, ayant quitté le
chemin droit, je me trouvai dans une
forêt obscure » [1]. Cependant, ils ne
marchent pas dans une nuit sans
lumière, car le Seigneur a annoncé
aussi une espérance : Je mettrai une
hostilité entre toi et la femme, entre
ta descendance et sa descendance :
celle-ci te meurtrira la tête, et toi, tu
lui meurtriras le talon (Gn 3, 15). La



venue du Christ allait marquer le
passage du péché à la vie de la grâce.

La faute originelle

C’est la connaissance de Dieu qui fait
naître la conscience du péché et non
pas le contraire. Nous n’arriverons
pas à comprendre le péché originel
et ses conséquences si nous ne
saisissons pas d’abord la Bonté de
Dieu dans la création de l’homme
ainsi que la grandeur de sa destinée.
Le Catéchisme de l’Église Catholique
l’affirme : « Le premier homme n’a
pas seulement été créé bon, mais il a
été constitué dans une amitié avec
son Créateur et une harmonie avec
lui-même et avec la création autour
de lui telles qu’elles ne seront
dépassées que par la gloire de la
nouvelle création dans le Christ. [2] »

Le péché d’Adam et d’Ève a introduit
une rupture fondamentale dans
l’unité intérieure de l’homme. La
soumission de la volonté humaine à



la Volonté divine, clé de voûte des
facultés corporelles et spirituelles de
la nature humaine, s’est brisée par la
désobéissance à Dieu et la voûte,
ayant perdu sa clé, s’est effondrée.
Comme conséquence, « l’harmonie
dans laquelle ils étaient, établie grâce
à la justice originelle, est détruite ; la
maîtrise des facultés spirituelles de
l’âme sur le corps est brisée (cf. Gn 3,
7) »[3].

Ce premier péché est connu comme
péché originel et se transmet de père
en fils avec la nature humaine, la
seule exception étant la Très Sainte
Vierge Marie, par un privilège spécial
de Dieu. Par la désobéissance d’un
seul être humain la multitude a été
rendue pécheresse, de même par
l’obéissance d’un seul la multitude
sera-t-elle rendue juste (Rm 5, 19), dit
saint Paul. Certes, cette réalité est
difficile à comprendre, voire un peu
scandaleuse pour la mentalité
actuelle : « Si je n’ai rien fait,



pourquoi devrais-je assumer ce
péché ? »

Le Catéchisme de l’Église Catholique
affronte la question : « C’est un péché
qui sera transmis par propagation à
toute l’humanité, c’est-à-dire par la
transmission d’une nature humaine
privée de la sainteté et de la justice
originelles. Et c’est pourquoi le péché
originel est appelé “péché” de façon
analogique [4] : c’est un péché
“contracté” et non pas “commis”, un
état et non pas un acte. [5] ». Dans
ses réflexions sur ce sujet, Ronald
Knox a écrit que « beaucoup d’efforts
seraient épargnés si nous nous
mettions tous d’accord pour appeler
faute originelle le péché originel. Car,
selon la mentalité de l’homme
courant, le péché est quelque chose
qu’il commet lui-même tandis que la
faute peut le concerner sans qu’il en
soit directement responsable » [6].



Ainsi en est-il du péché originel : nos
premiers parents ont péché et, ce
faisant, ils ont perdu la sainteté et la
justice originelles que Dieu leur avec
accordées, leur nature restant «
blessée dans ses propres forces
naturelles, soumise à l’ignorance, à la
souffrance et à l’empire de la mort, et
inclinée au péché » [7]. Puisque
personne ne peut laisser en héritage
ce qu’il ne possède plus, Adam et Ève
ne pouvaient pas nous léguer ce
qu’ils avaient perdu : l’état de
sainteté et de justice originelles et
l’intégrité de la nature. Ils nous ont
transmis leur nature telle qu’elle
était, blessée par le péché. Aussi saint
Augustin a-t-il pu écrire : « Mortels,
ils ne pouvaient engendrer que des
mortels, et leur crime a tellement
corrompu la nature que la mort, qui
n’était pour eux qu’une punition, est
devenue une condition naturelle
pour leurs enfants » [8].



Dès lors, le péché originel est la cause
de l’état dans lequel nous nous
trouvons à cause du mauvais
héritage reçu mais ce péché, comme
le Catéchisme l’affirme, « n’a, en
aucun descendant d’Adam, un
caractère de faute personnelle » [9].
Cela dit, nous venons tous dans ce
monde affectés par ses
conséquences : une certaine
ignorance dans l’intelligence, une vie
marquée par la souffrance, la
soumission à l’empire de la mort,
l’inclination de la volonté au péché et
le désordre dans les passions. Tout le
monde a fait l’expérience de cette
désagrégation, de cette incohérence
et de cette faiblesse interne. Que de
fois nous nous proposons de faire
quelque chose sans y arriver !
S’astreindre à un régime alimentaire,
indispensable pour être en bonne
santé ; consacrer quelques minutes
chaque jour à l’apprentissage d’une
langue ; être plus doux avec ses
enfants ; ne pas se fâcher avec ses



parents ou son conjoint ; ne pas se
plaindre du travail ; aider un pauvre
ou un malade ; se tenir
généreusement près des plus
vulnérables ; parler en bien des
autres et se réjouir de leurs succès ;
porter un regard pur sur le monde et
sur les gens… Sans parler de toutes
ces fois où nous faisons précisément
ce que nous ne voulons pas : nous
laisser aller à un mouvement de
colère injustifiée ; succomber à la
paresse au lieu de servir avec
amour ; chercher des excuses par un
mensonge pour ne pas faire
mauvaise figure; céder à la curiosité
sur Internet…

Nous faisons aussi l’expérience de la
tyrannie du désir qui, dans sa
recherche véhémente d’un bien
apparent, particulier et limité (un
plaisir, un privilège, le pouvoir, la
renommée, l’argent, etc.) entraîne
une volonté affaiblie, l’écartant du
bien intégral et vrai de la personne



(le bonheur, la vie avec Dieu) que
nous devrions poursuivre.
Pareillement, l’intelligence, lumière
pour indiquer la fin véritable, se
trouve obscurcie, courant le risque
de devenir un simple outil pour
obtenir ce que la volonté a déjà
décidé de chercher, sous l’esclavage
du désir.

Or, tout n’est pas maudit chez
l’homme, tant s’en faut. La nature
humaine n’est pas totalement
corrompue mais garde sa bonté
foncière. Nous venons dans ce
monde portant les semences de
toutes les vertus, appelées à
s’épanouir avec l’aide des autres,
l’exercice de notre liberté et la grâce
de Dieu. En réalité, la vertu
correspond davantage que le péché à
ce que nous sommes vraiment, le
péché étant un acte contre la nature,
un « acte suicidaire » [10]. Benoît XVI
exprimait ainsi cette idée : « On dit :
“il a menti”, “il est humain”; “il a



volé”,“ il est humain”; mais cela n’est
pas la véritable nature de l’être
humain. Humain signifie être
généreux, être bon, être homme de la
justice. [11]

De l’esclavage à la libération

À la racine de tout péché se trouve le
doute sur Dieu, la suspicion qu’il ne
peut pas ou ne veut nous rendre
heureux. « Est-il aussi bon qu’il le
prétend ? Ne sera-t-il pas en train de
nous abuser ? » Alors, Dieu vous a
vraiment dit : “Vous ne mangerez
d’aucun arbre du jardin ? (Gn 3, 1),
dit le serpent à Ève. Lorsqu’elle
répond qu’il n’en est rien, que seul le
fruit de l’arbre placé au milieu du
jardin leur est interdit, pour ne pas
mourir, le serpent inculque le venin
de la méfiance dans son cœur : Pas
du tout ! Vous ne mourrez pas ! Mais
Dieu sait que, le jour où vous en
mangerez, vos yeux s’ouvriront, et
vous serez comme des dieux,



connaissant le bien et le mal (Gn 3,
4-5). En réalité, derrière cette fausse
promesse de liberté sans limite,
d’autonomie absolue de la volonté
(impossibles pour une créature) se
cache un gros mensonge. Car si nous
voulons nous «débrouiller» tout
seuls, sans compter sur Dieu, le
cortège du mal arrive qui nous rend
esclaves et nous enchaîne, parce qu’il
nous empêche d’être heureux avec
Dieu.

Le péché peut se produire parce que
nous sommes libres, il se nourrit de
cette liberté mais finit par la tuer. Il
promet beaucoup mais n’apporte que
la souffrance. C’est une escroquerie
qui nous rend esclaves du péché (Rm
6, 17). C’est pourquoi « le mal n’est
pas une créature, mais quelque chose
qui ressemble à une plante parasite.
Il vit de ce qu’il vole aux autres et, à
la fin, il se tue lui-même, comme la
plante parasite qui s’empare de son
hôte et le tue » [12].



Si le péché est entré dans l’humanité
par un exercice erroné de la liberté,
c’est aussi par une décision libre que
le remède et le début d’une vie
nouvelle sont arrivés. La réponse,
que tout m’advienne selon ta parole
(Lc 1, 38), que Notre Dame a donnée
de façon pleinement libre ouvre une
nouvelle étape dans l’histoire, la
plénitude des temps. Ainsi, le Fils de
Dieu est descendu sur terre pour
donner sa vie dans un acte suprême
de liberté, expression de son amour :
Mon Père, s’il est possible, que cette
coupe passe loin de moi ! Cependant,
non pas comme moi, je veux, mais
comme toi, tu veux (Mt 26, 39).
Maintenant il nous élève pour que
nous puissions répondre parce que
j’en ai envie à son invitation de vivre
la liberté de la gloire des enfants de
Dieu (Rm 8, 21).

C’est précisément en vertu de notre
liberté d’enfants de Dieu que nous
pouvons de nouveau nous laisser



regarder et guérir par le Seigneur, en
allant humblement à lui, qui nous
renouvelle intérieurement avec sa
grâce. Ainsi, nous apprenons que « la
volonté de Dieu ne constitue pas
pour l'homme une loi imposée de
l’extérieur qui le force, mais la
mesure intrinsèque de sa nature, une
mesure qui est inscrite en lui et fait
de lui l’image de Dieu, et donc une
créature libre » [13]. En réalité, Dieu
est le garant de notre liberté. Libre
est celui qui se laisse aimer de Dieu,
sans se méfier de lui et croyant en
son Amour. La foi fait disparaître les
limites imposées par le doute, le
mensonge, l’aveuglement et le non-
sens. L’espérance fait s’écrouler la
peur, le découragement, l’inquiétude,
la culpabilité qui nous tenaillent.
Grâce à la charité nous laissons
derrière nous l’égoïsme, l’avarice, le
repli sur nous-mêmes, les
frustrations et les amertumes qui
rapetissent notre vie.



La grâce de Dieu

Saint Jean Paul II a écrit dans son
dernier livre que « la Rédemption est
la limite que Dieu a imposée au mal,
pour la simple raison que par elle le
mal est radicalement vaincu par le
bien, la haine par l’amour, la mort
par la Résurrection » [14]. La réponse
de Dieu à nos péchés est
l’Incarnation et la Rédemption
opérée par notre Seigneur Jésus-
Christ. Jésus notre Seigneur, livré
pour nos fautes (Rm 4, 25), affirme
saint Paul. Il nous réconcilie avec
Dieu, nous libère de l’esclavage du
péché et nous accorde le don de la
grâce : « le don gratuit que Dieu nous
donne afin de nous rendre
participants de sa vie trinitaire et
capables d’agir par amour pour lui » 
[15]. Nous ne devrions pas nous
habituer à cette réalité : la grâce est
un don immérité, une participation
de la vie divine qui nous introduit
dans l’intimité pleine d’amour de



Dieu et nous rend capables d’agir sur
un mode nouveau : en tant que ses
enfants.

La grâce est beaucoup plus
abondante que le péché : Là où le
péché s’est multiplié, la grâce a
surabondé (Rm 5, 20). Et beaucoup
plus puissante. Dans un roman
célèbre, la protagoniste se rend au
confessionnal et, une fois installée,
manifeste son péché en le qualifiant
de gravissime. Voici la réponse que
lui donne le confesseur : « Non, ma
fille, disait-il calmement, presque
froidement. Vous n’avez pas offensé
Dieu plus gravement qu’une
infinitude d’hommes. Soyez humble
même pour confesser votre péché !
Dans votre vie, la seule chose qui ait
été grande, c’est la grâce. Seule la
grâce est toujours grande. Le péché
en soi, votre péché, est petit et
courant » [16]. Voilà pourquoi saint
Josémaria pouvait affirmer : Notre
Père du Ciel pardonne n’importe



quelle offense lorsque l’enfant
retourne vers Lui, lorsqu’il se repent
et demande pardon. Notre Seigneur
est Père à tel point qu’Il prévient nos
désirs d’être pardonnés et qu’Il prend
les devants en nous ouvrant les bras
[17]. C’est une grâce qui nous est
abondamment accordée dans la
prière et dans les sacrements. Une
grâce que nous pouvons récupérer
dans le sacrement de pénitence, si le
péché grave la fait perdre [18].

Nous lisons dans l’un des hymnes de
la Liturgie des Heures : « Panse,
Seigneur, avec la rosée de ta grâce les
blessures de notre âme malade pour
que, en étouffant nos mauvais désirs,
elle déplore dans les larmes ses
péchés » [19]. La grâce guérit les
blessures du péché dans notre âme ;
par l’amour, elle identifie notre
volonté humaine à la Volonté divine
et par la foi elle illumine notre
intelligence, ordonne les passions à
la vraie fin de l’homme et les



soumets à la raison, etc. En un mot,
elle est le médicament de notre être
tout entier. En fin de compte : Il n’y a
rien de meilleur au monde que de
vivre en état de grâce [20].

Peut-être certains se demandent : « Si
la grâce de Dieu est si puissante,
pourquoi n’a-t-elle pas des effets plus
déterminants sur les gens ? » Nous
nous heurtons une nouvelle fois au
mystère de la liberté humaine. La
grâce « prévient, prépare et suscite la
libre réponse de l’homme » [21], mais
sans forcer la liberté. « Dieu t’a fait
sans toi, mais s’il t’a fait sans toi, sans
toi il ne te justifie pas » [22], a
clairement affirmé saint Augustin.
Nous avons à notre disposition une
centrale nucléaire d’une puissance
de milliers de mégawatts, mais nous
devons brancher le réseau de notre
maison si nous voulons que cette
énergie nous éclaire, réchauffe et soit
utile. Nous devons recevoir la grâce
avec humilité, reconnaissance et



repentir de nos péchés et lutter par
amour pour suivre docilement ses
impulsions. Sans jamais perdre de
vue, comme le pape François nous le
rappelle, que « cette lutte est très
belle, car elle nous permet de
célébrer chaque fois le Seigneur
vainqueur dans notre vie » [23].
Nous éviterons ainsi toute ombre de
volontarisme, conscients de la
priorité absolue de la grâce dans
notre vie.

Qui plus est, « en cette vie les
fragilités humaines ne sont pas
complètement et définitivement
guéries par la grâce » [24]. « La grâce,
justement parce qu’elle suppose
notre nature, ne fait pas de nous,
d’un coup, des surhommes. Le
prétendre serait placer trop de
confiance en nous-mêmes. […] Car si
nous ne percevons pas notre réalité
concrète et limitée, nous ne pourrons
pas voir non plus les pas réels et
possibles que le Seigneur nous



demande à chaque instant, après
nous avoir rendus capables et nous
avoir conquis par ses dons. La grâce
agit historiquement et, d’ordinaire,
elle nous prend et nous transforme
de manière progressive. C’est
pourquoi si nous rejetons ce
caractère historique et progressif,
nous pouvons, de fait, arriver à la
nier et à la bloquer, bien que nous
l’exaltions par nos paroles. [25] »Dieu
est délicat et respectueux avec nous.
Le cardinal Ratzinger raisonnait une
fois de la façon suivante : « Je pense
que Dieu a fait irruption dans
l’histoire beaucoup plus doucement
que nous n’aurions aimé. Mais telle
est sa réponse à notre liberté. Si nous
voulons que Dieu respecte notre
liberté, nous devons respecter et
aimer la douceur de ses mains » [26].
Autant dire : aimer la douceur de sa
grâce.

José Brage



____________________________________________________

Bibliographie éditoriale sur le
péché et la grâce

Lectures recommandées

- Catéchisme de l'Église catholique
nn. 374-421, 1846-1876 et 1987-2029.

- Compendium du Catéchisme de
l'Église Catholique, nos 72-78 et
422-428.

- Saint Jean Paul II, Exhortation
apostolique "Reconciliatio et
Paenitentia" (2 décembre 1984).

- Concile Vatican II, Constitution
pastorale "Gaudium et spes" (7-
XII-1965), nn. 13 et 37.

- Benoît XVI, Homélie (8 décembre
2005) ; Discours aux étudiants du
Collège universitaire St. Mary's,
Twickenham, Londres, 17 septembre
2010 ; Rencontre avec les pasteurs du
diocèse de Rome, 18 février 2010.



- François, Exhortation apostolique
"Gaudete et exultate" (19 mars 2018),
nn. 47-62 et 158-165 Words during
the visit to Auschwitz, August 29,
2016, Words from the window of the
Archbishopric of Krakow, August 29,
2016.

(Traduit avec www.DeepL.com/
Translator)

_______________________________________________________

Notes :

[1]. Alighieri, D. Divine comédie,
L’Enfer, Chant I, 1-3 (traduction de
Lamennais).

[2]. Catéchisme de l’Église Catholique,
n° 374

[3]. Catéchisme de l’Église Catholique,
n° 400.

[4]. Il convient de bien comprendre
la notion d’analogie : c’est un rapport
de ressemblance entre des choses

https://www.DeepL.com/Translator
https://www.DeepL.com/Translator


différentes. Dans notre cas, la chute
originelle ressemble au péché, tout
en étant différente du péché
personnel.

[5]. Catéchisme de l’Église Catholique,
n° 404.

[6]. Knox, El torrente oculto, Rialp,
Madrid, 2000, p. 266.

[7]. Catéchisme de l’Église Catholique,
n° 405.

[8]. Saint Augustin, La cité de Dieu,
Livre XIII, III, 1.

[9]. Catéchisme de l’Église Catholique,
n° 405.

[10]. Saint Jean Paul II, Exhort. ap. 
Reconciliatio et Pænitentia, 2
décembre 1984, n° 15.

[11]. Benoît XVI, Rencontre avec le
clergé du diocèse de Rome, 18 février
2010.



[12]. Ratzinger, J., Dios y el mundo
Galaxia Gutemberg, Barcelone 2002,
p. 120

[13]. Benoît XVI, Homélie, 8
décembre 2005.

[14]. Saint Jean Paul II, Mémoire et
identité : Conversations au passage
entre deux millénaires, Flammarion,
Paris 2005.

[15]. Compendium du Catéchisme de
l’Église Catholique, n° 423.

[16]. Le Fort, G. Von, Le voile de
Véronique, Plon, Paris 1932.

[17]. Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, n° 64

[18]. Cf. Compendium du Catéchisme
de l’Église Catholique, n° 310.

[19]. Hymne latin des Vêpres du
mardi de la XXVème semaine du
Temps Ordinaire.



[20]. Saint Josémaria, Chemin, n° 286.

[21]. Compendium du Catéchisme de
l’Église Catholique, n° 425.

[22]. Sermo 169, 13.

[23]. Pape François, Exhort. ap. 
Gaudete et exultate, 19 mars 2018, n°
158.

[24]. Ibid., n° 49.

[25]. Ibid., n° 50.

[26]. Ratzinger, J, Le sel de la terre :
Le christianisme et l’Église catholique
au seuil du IIIe millénaire,
Flammarion-Plon, Paris 2005.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-fr/article/le-chemin-de-
la-liberation-du-peche-a-la-grace/

(05/02/2026)

https://opusdei.org/fr-fr/article/le-chemin-de-la-liberation-du-peche-a-la-grace/
https://opusdei.org/fr-fr/article/le-chemin-de-la-liberation-du-peche-a-la-grace/
https://opusdei.org/fr-fr/article/le-chemin-de-la-liberation-du-peche-a-la-grace/

	Le chemin de la libération : du péché à la grâce

