
opusdei.org

Le Bien et le Mal :
l’ordre moral

Étant finalisée, la nature
possède un ordre interne, avec
ses lois, ses rythmes et ses
cycles. Cet ordre interne, la
morale, est comme une «
grammaire » à apprendre et
respecter si nous voulons
établir un rapport correct avec
la nature.

24/06/2019

La « conscience écologique » grandit
de jour en jour. Nous nous sommes
progressivement rendu compte que



l’environnement ne peut pas tout
supporter, car les effets négatifs de la
maltraitance de l’environnement
naturel sont faciles à voir.
Aujourd’hui, personne ne remet en
question la nécessité de mieux
prendre soin de notre maison
commune. Par conséquent, l’attitude
de celui qui, uniquement préoccupé
de ses intérêts, endommage
l’environnement, est perçue comme
un acte égoïste, une injustice et,
finalement, un mal moral. Nous ne
devrions pas nous servir de la nature
n’importe comment car, entre autres,
nous compromettrions son avenir.

Grâce à l’expérience et à l’étude
approfondie de l’environnement
naturel, nous avons découvert que la
nature a une finalité et un ordre
interne, avec ses lois, ses rythmes et
ses cycles. Cet ordre interne est
comme une « grammaire » à
apprendre et respecter si nous
voulons être en harmonie avec elle.



Selon Benoît XVI, « le milieu naturel
n’est pas seulement un matériau
dont nous pouvons disposer à notre
guise, mais c’est l’œuvre admirable
du Créateur, portant en soi une «
grammaire » qui indique une finalité
et des critères pour qu’il soit utilisé
avec sagesse et non pas exploité de
manière arbitraire » [1] La liberté
apparaît alors comme n’étant pas
absolue. Elle se mesure au respect de
l’ordre inscrit dans la nature. Elle est
d’ailleurs un don, puisque, nous le
savons bien, nous n’avons créé ni le
monde ni son ordre interne. Il s’agit
donc d’un don dont nous devons
nous occuper intelligemment.

Une « grammaire » pour l’être
humain

Dans ce contexte, il est logique se
nous arrêter à considérer un aspect
de la réalité : les êtres humains ne
sont pas un élément artificiel du
monde : nous ne nous sommes ni



créés ni placés de nous-même dans
cet environnement particulier, le
monde. Ceci dit, il semble cohérent
que l’être humain possède lui aussi
un ordre et une finalité internes,
comme une « grammaire »
intrinsèque qui l’oriente vers un
objectif à atteindre de manière
intelligente et libre ?

Nous comprenons tous bien qu’il
existe une façon correcte de prendre
soin de la santé corporelle pour
protéger la vie humaine. Tout ce qui
nous semble bon ne convient pas
nécessairement à notre santé : les
champignons ne sont pas tous faciles
à digérer, par exemple. Or, l’être
humain est au-dessus du soin de sa
santé. Nous trouvons dans notre
cœur un désir irrépressible de
bonheur. Grâce à la foi, nous autres
chrétiens, nous nous savons créés à
l’image et selon la ressemblance de
Dieu, d’un Dieu qui « est amour » (1
Jn 4, 8). Aussi comprenons-nous bien



que le bonheur se rapporte à l’amour
véritable et, en définitive, à Dieu. En
réalité, cette aspiration est
universelle et l’expérience prouve
que nous trouvons en nous le désir
d’un amour donné et reçu. Pour le
dire de manière imagée, « notre
cœur regarde toujours dans quelque
direction : il est comme une boussole
en recherche d’orientation. Nous
pouvons aussi le comparer à un
aimant : il a besoin de s’attacher à
quelque chose »[2]

Beaucoup d’offres, beaucoup de
chemins

En quoi consiste le bonheur ? Dans
les richesses, le plaisir, les
divertissements, les succès
professionnels, l’amour ? Quel est le
bon chemin pour l’obtenir ?
Aujourd’hui, beaucoup affirment
avec une grande assurance
l’inexistence d’une vérité sur la bonté
ou la malice de l’agir pour parvenir à



l’excellence humaine. En revanche,
seules existeraient les vérités de
chaque individu, « qui consistent
dans le fait d’être authentiques face à
ce que chacun ressent dans son
intériorité, vérités valables
seulement pour l’individu et qui ne
peuvent pas être proposées aux
autres avec la prétention de servir le
bien commun » [3] De la sorte, la «
grammaire » de l’amour et du
bonheur humain, c’est-à-dire une
vérité plus grande sur l’agir moral
pour orienter vers le succès la vie
personnelle et sociale dans son
ensemble, n’existerait pas et elle est «
regardée avec suspicion » [4].

Cependant, nous constatons que,
même si tout le monde cherche le
bonheur, l’insatisfaction est partout
présente dans le monde. Tout le
monde perçoit cela comme un mal,
c’est-à-dire comme la privation du
bien qui sied à l’être humain. Tout ce
que l’homme aime et considère



comme la clé du bonheur ne l’est pas
nécessairement. De même, les
chemins qui semblent conduire au
bonheur n’y aboutissent pas tous.
Les apparences et les mirages sont
fréquents. Par exemple, il arrive
souvent que l’on place le bonheur
dans les plaisirs, le bien-être
physique ou la possession et la
jouissance des richesses, au point
d’orienter l’activité dans ce sens.
Néanmoins, nombreux sont ceux qui,
de tout temps, ont recherché et
obtenu une vie de plaisir, de bien-
être, ainsi que les richesses, tout en
devant reconnaître au fond de leur
cœur qu’ils ne sont pas heureux.
Pourtant, n’était-ce pas là leur vérité
sur ce qui était bon pour eux ? Les
actions entreprises pour obtenir le
bonheur n’étaient-elles pas
moralement bonnes puisque c’était
leur vérité ?

Si la moralité était quelque chose de
subjectif, évoluant en fonction des



personnes, des époques et des
sociétés, l’on pourrait concevoir de
permettre de nouveau, par exemple,
l’esclavage, selon les lieux et les
circonstances. Le seul fait d’y penser
provoque une répulsion, car
l’immoralité de l’esclavage est une
vérité morale incontestable pour
l’humanité : une vérité obtenue
après avoir surmonté les fortes
résistances d’une raison obscurcie
par de puissants intérêts personnels
et collectifs.

D’un autre point de vue, l’expérience
de ceux qui ont subi dans leur chair
les ravages du mal moral peut aider
à saisir l’existence d’un ordre moral
non subjectif. Comment expliquer
rationnellement à quelqu’un qui, par
suite de calomnies, a perdu son
emploi et les moyens de subvenir à
ses besoins et à ceux de sa famille, la
calomnie n’étant pas objectivement
mauvaise par elle-même ? Comment
le convaincre que cela est mauvais



pour lui mais peut-être moralement
bon pour l’auteur de la calomnie, car
il en est maintenant plus heureux ou
parce que d’autres personnes en ont
bénéficié ?

Une intuition jaillit du plus profond
de nous-mêmes : il est inhumain
qu’une vérité objective sur le bien ou
le mal n’existe pas en rapport avec
l’être humain et les aspirations de
son cœur. « Tôt ou tard le moment
arrive où l’âme n’en peut plus, où les
explications habituelles ne lui
suffisent plus, où les mensonges des
faux prophètes ne la satisfont plus 
[5]. » Tout ce qui écarte l’être humain
du chemin vers le vrai bonheur lui
fait du mal, c’est pourquoi il s’agit
d’un mal moral. En revanche, ce qui
le fait avancer sur cette route est un
bien. Chacun a pour tâche
d’apprendre à distinguer la vérité sur
le bien et le mal en rapport avec
l’amour et le bonheur et à agir en
conséquence : tel est le défi,



découvrir l’ordre moral ou, en
d’autres mots, la « grammaire » de
l’amour et du bonheur.

Qui connaît l’ordre moral
conduisant au bonheur humain ?

Chacun doit trouver et parcourir
librement le chemin du bonheur, en
passant par sa conscience.
Cependant, dans notre recherche du
chemin vers le bonheur, il serait
frustrant de devoir repartir de zéro.
Grâce à Dieu, la loi naturelle est «
présente dans le cœur de chaque
homme et établie par la raison » [6].
Comme elle fait partie de notre
nature, nous y avons tous un accès
direct. En outre, personne n’est une
île, et la réflexion sur ce qui fait
qu’une vie humaine soit réussie et
excellente, c’est-à-dire sur la voie
vers le bonheur, est très ancienne.
Dans cette recherche, chacun peut
compter sur les forces de sa raison et
de son cœur. Mais, en étant réalistes,



nous en sommes tous conscients,
bien souvent notre intelligence est
dans le brouillard et notre volonté
détournée vers nos intérêts et les
passions qui déforment la vérité. Il
n’est pas facile de trouver l’ordre
moral authentique conduisant à la
plénitude humaine. L’on entend une
clameur colportant des propositions
très différentes. L’attrait de ces voix
est incontestable, mais elles ne
véhiculent pas toujours la vérité.
Comment s’orienter ?

Qui souhaite distinguer un bon cru
d’un autre cru moins bon, peut faire
appel aux dégustateurs chevronnés.
Ceux-ci, grâce à leur expérience et à
l’étude, ont acquis une étonnante
facilité pour détecter les qualités
d’un bon cru. Quelque chose de
semblable se produit dans l’ordre
moral. Comme saint Thomas d’Aquin
le disait, « celui qui est droit en
toutes choses a un bon jugement sur
les cas singuliers. Alors que celui qui



souffre d’un manque de droiture
déchoit aussi dans le jugement : car
celui qui est éveillé juge à juste titre
qu’il est éveillé alors qu’un autre
dort, tandis que celui qui dort n’a pas
de jugement juste ni sur lui-même ni
sur les autres. Par conséquent, les
choses ne sont pas comme elles
apparaissent à celui qui dort, mais
comme elles apparaissent à celui qui
est éveillé »[7].

Les chrétiens détiennent un grand
trésor destiné à l’humanité tout
entière : grâce à la foi, ils ont reçu
une boussole et une carte inégalables
dans l’ordre moral. Elles leur
permettent de trouver le chemin de
l’amour et du bonheur. Il s’agit d’un
ordre créé par celui qui en possède le
« copyright » : Dieu en personne,
auteur de l’être humain et du monde.
En Jésus-Christ, le Fils de Dieu fait
homme, Dieu « manifeste pleinement
l’homme à lui-même et lui découvre
la sublimité de sa vocation » [8]. La



vie de Jésus, l’Évangile, entre en
contact avec les intuitions et les
expériences du cœur humain. Elle ne
contient pas uniquement une
orientation précieuse sur l’amour et
le bonheur véritables, mais elle est
surtout l’exemple et la sagesse de
Jésus qui a enseigné et parcouru le
chemin du bonheur et y accompagne
tous ceux qui sont appelés à la vie : «
C’est un exemple que je vous ai
donné afin que vous fassiez, vous
aussi, comme j’ai fait pour vous […].
Sachant cela, heureux êtes-vous, si
vous le faites » (Jn 13, 15.17).

Les vérités sur l’ordre moral, dont la
révélation a trouvé sa pleine
réalisation en et par le Christ, ont été
reçues et gardées tout au long des
siècles grâce au magistère du pape et
des autres successeurs des apôtres,
les évêques. Leur mission a consisté
à garder le dépôt de la foi et de la
morale reçues de Jésus-Christ et à les
transmettre sans aucun changement



de génération en génération. Ainsi,
l’Église offre au monde une «
grammaire » du comportement
humain, malgré les fortes pressions
subies à chaque époque pour
changer ces enseignements. Nous le
voyons clairement de nos jours, par
exemple en ce qui concerne le
mariage, l’amour et la sexualité.

En plus des enseignements du
magistère, l’Église offre avant tout le
témoignage inégalable de la vie de
milliers d’hommes et de femmes qui,
tout au long de l’histoire, se sont
efforcés de vivre conformément à cet
ordre moral. Ils ont atteint dans leur
vie une excellence humaine, un
amour et un bonheur tels qu’ils
forcent l’admiration du monde, au
point que nul ne peut le contester.
Sans oublier la misère découlant du
manque de cohérence avec la vie du
Christ de la part de nombreux
chrétiens, l’Église est une « usine »
bien éprouvée de personnes saintes,



comme saint Térésa de Calcutta, saint
Maximilien Kolbe ou Guadalupe
Ortiz de Landazuri, récemment
béatifiée, dont les vies montrent la
solidité et la profonde humanité de
l’ordre moral vécu et enseigné par
Jésus-Christ. Qui éprouve des
inquiétudes pour les questions
éthiques ne devrait pas mépriser le
fait que l’ordre moral proposé par le
christianisme est le plus éprouvé,
depuis plus longtemps, dans de
nombreuses cultures du monde,
montrant par là sa capacité d’être en
harmonie avec le cœur humain dans
des environnements culturels très
différents.

Finalement, lorsque l’Église se
prononce sur des questions relatives
au vivre-ensemble, par exemple
certaines lois, elle ne le fait que si
certains biens moraux importants
sont en jeu, comme la dignité de
l’être humain ou la justice. En aucun
cas, l’Église ne prétend usurper



l’autonomie légitime des réalités
temporelles ni imposer sa pensée à
ceux qui ne partagent pas sa foi. Elle
prend part au dialogue social en
offrant son expérience éthique, car
l’histoire de l’humanité montre que
la raison humaine « doit
constamment être purifiée, car son
aveuglement éthique, découlant de la
tentation de l’intérêt et du pouvoir
qui l’éblouissent, est un danger qu’on
ne peut jamais totalement éliminer » 
[9]. En définitive, ce que l’Église
souhaite, c’est de « servir la
formation des consciences dans le
domaine politique et contribuer à
faire grandir la perception des
véritables exigences de la justice et,
en même temps, la disponibilité
d’agir en fonction d’elles, même si
cela est en opposition avec des
situations d’intérêt personnel »[10].

***



De nos jours, il est facile de percevoir
l’appel à prendre soin de nous-
mêmes et du monde qui nous
entoure. En réalité, cet appel se
rapporte à la vocation à l’amour et
au bonheur de l’être humain. Toute
personne qui veut prendre au
sérieux cette aspiration pourra
trouver dans l’Évangile de Jésus-
Christ, proclamé dans son Église, une
claire orientation, une « grammaire »
opportune pour engager un dialogue
avec le cœur humain et avec le
monde environnant, dans la quête
du bonheur authentique.

Gregorio Guitián

[1] Benoît XVI, Lettre encyclique 
Caritas in veritate, 29 juin 2009, n°
48.

[2] Pape François, Homélie, Mercredi
de Cendres, 6 mars 2019.



[3] Pape François, Lettre enc. Lumen
fidei, 29 juin 2013, n° 25.

[4] Ibid.

[5] Saint Josémaria, Amis de Dieu, n°
260.

[6] Catéchisme de l’Église Catholique,
n° 1956.

[7] Saint Thomas d’Aquin, In I Cor, c.
2, lect. 3, n. 118.

[8] Concile Vatican II, Const. Gaudium
et spes, 7 décembre 1965, n° 22.

[9] Benoît XVI, Lettre enc. Deus
caritas est, 25 décembre 2005, n° 28.

[10] Ibid.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

https://opusdei.org/fr-fr/article/le-bien-et-le-mal-lordre-moral/


opusdei.org/fr-fr/article/le-bien-et-le-
mal-lordre-moral/ (31/01/2026)

https://opusdei.org/fr-fr/article/le-bien-et-le-mal-lordre-moral/
https://opusdei.org/fr-fr/article/le-bien-et-le-mal-lordre-moral/

	Le Bien et le Mal : l’ordre moral

