
opusdei.org

L’Amour qui
embrasse le monde
(La création II)

Après quelques réflexions sur
les récits de la création, nous
pouvons nous demander une
nouvelle fois : en quel sens est-il
raisonnable de nos jours de
parler de création ?

19/02/2018

Que l’amour tienne la place centrale
du réel est une belle idée, source
d’inspiration pour beaucoup. Or,
assez souvent, il ne s’agit que d’une



conviction nostalgique et l’on
continue de penser que le monde
serait bien meilleur si nous
respections tous ce principe.
Effectivement, l’expérience du mal,
des injustices et des imperfections du
monde semblent faire davantage de
l’amour un idéal vers lequel tendre
que la base sur laquelle bâtir l’édifice
même du réel. « Pour l’homme
moderne, en effet, la question de
l’amour semble n’avoir rien à voir
avec le vrai. L’amour se comprend
aujourd’hui comme une expérience
liée au monde des sentiments
inconstants, et non plus à la vérité 
[1]. »

En revanche, la foi chrétienne
reconnaît comme origine de l’univers
un Amour personnel et infiniment
créatif, poussé jusqu’à l’extrême
d’entrer comme l’un de plus dans la
création pour la sauver. « D’un
amour éternel je t’ai aimée, aussi t’ai-
je maintenu ma faveur » (Jr 31, 3).



Parmi ceux qui s’emploient avec
enthousiasme à améliorer le monde,
un bon nombre reconnaissent la
grandeur de cette approche de la
réalité, tout en pensant que l’idée
d’un être personnel et éternel — un
être antérieur au monde —répond en
fin de compte à une manière de
penser « mythique et contraire au
système » [2] : quelque chose
d’étranger à la trame rationnelle que
nous pouvons partager avec les
autres, dans la mesure où elle est
fondée sur notre expérience
commune du monde. Après avoir fait
quelques réflexions sur les récits de
la Genèse au sujet de la création,
nous pouvons maintenant nous
demander une nouvelle fois : En quel
sens est-il raisonnable de nos jours
de parler de création ?

Où est Dieu ?

Il est fréquent d’entendre la
considération suivante, même chez



ceux qui ont la foi. Alors que la
science fonde ses affirmations sur
des preuves avérées, l’idée de Dieu
n’aurait pour base que des traditions
ou des suppositions non vérifiables.
Il n’est pas facile, à première vue, de
s’inscrire en faux contre cette idée.
Cependant, si nous tenons compte du
fait que l’expression « preuves
avérées » signifie ici « évidences
empiriques », nous comprendrons
que la portée des certitudes
scientifiques est limitée par la
science elle-même puisque, de
propos délibéré, elle se focalise sur
les aspects empiriques et mesurables
de la réalité. Ce choix stratégique lui
a permis de croître
exponentiellement, mais, en
contrepartie, ses raisonnements ne
peuvent pas embrasser le spectre
complet de la réalité, ou du moins ils
ne peuvent pas écarter la possibilité
que ce spectre soit encore plus large.
D’un autre côté, comme toutes les
disciplines, y compris la théologie, la



science expérimentale est fondée sur
des présupposés qu’elle ne peut pas
démontrer. L’un d’entre eux est
l’existence même de la réalité sur
laquelle porte son étude, ce qui
réclame nécessairement une
réflexion rationnelle d’un autre
genre. Dès lors, la révélation
chrétienne ne vient pas remettre en
cause la méthode scientifique ni ses
succès indéniables : elle les précède,
tout en leur ouvrant des horizons
plus larges.

Certes, la manière particulière dont
Dieu se rend présent dans le monde
pourrait le faire apparaître comme le
grand absent. Saint Augustin écrivait
à ce propos : « Rien n’est plus caché
ni plus présent que Lui ; on le trouve
difficilement là où il est et plus
difficilement encore là où il n’est pas
» [3]. Ce paradoxe, ce mélange de «
oui » et de « non », une sorte de
court-circuit, invite en réalité à
ouvrir la rationalité à un autre



niveau [4]. Dieu n’est pas une réalité
comme les autres de notre monde ni
n’intervient nécessairement dans les
processus naturels par des voies
empiriquement vérifiables. Il agit à
un niveau beaucoup plus profond, en
soutenant l’être même de toute
chose, en faisant en sorte que les
choses soient. Pour parler de lui, y
compris pour nier son existence, le
langage doit toujours aller au-delà du
cadre rigoureux propre aux sciences
expérimentales et s’intégrer dans un
autre langage, que la science elle-
même présuppose, possédant lui
aussi sa rigueur : celui de la
philosophie ou de la métaphysique.
C’est pourquoi le dieu qu’on voudrait
forcer à se révéler au moyen des
instruments d’observation
scientifiques ne serait pas le vrai
Dieu, mais sa caricature, alors que le
vrai Dieu n’interfère pas avec la
science, se situant à un niveau de
réalité antérieur à la science elle-
même. Dieu ne tient pas dans les lois



de la physique, étant donné que ce
sont plutôt les lois de la physique qui
doivent « tenir » en lui [5].

L’apport de la science a été
déterminant pour rendre l’homme
conscient de l’immensité de
l’univers, de son évolution
dynamique ; pour comprendre ses
lois, tout comme sa trajectoire
évolutive, une sorte de préhistoire
biologique de l’apparition de l’homo
sapiens sur la terre. Cependant, la
science ne peut pas expliquer
jusqu’au bout l’origine de l’univers,
étant donné que cet événement n’est
pas la charnière entre deux « états »
d’une seule et unique réalité.
Expliquer la « loi » du passage du
néant à la première forme
embryonnaire de l’univers dépasse
les possibilités de la science, puisque
le néant échappe à n’importe quelle
représentation scientifique. Toute
théorie cosmologique prend comme
point de départ une structure spatio-



temporelle. Or, le néant en son sens
radical, c’est-à-dire le non-être, se
situe toujours en dehors de cette
structure : le seuil qui sépare l’être et
le néant est un seuil métaphysique 
[6]. Dès lors, le dialogue entre la
science et la théologie devient non
seulement souhaitable mais
nécessaire, étant entendu que la
médiation de la philosophie reste
indispensable, moins comme un
arbitre devant établir la paix entre
les parties en litige que comme un
interlocuteur capable de comprendre
la portée et les possibilités des deux
matières.

Au cœur du réel

Même si elle parvient jusqu’à
l’origine de l’univers, la science
restera toujours de ce côté-ci de la
réalité, du côté de l’être. Parvenus à
ce seuil, de nombreux scientifiques
se sont rendu compte de la nécessité
de se livrer à une réflexion



philosophique, à partir de laquelle il
sera possible de comprendre la
nécessité d’un Créateur à l’origine de
l’univers. « La beauté même de la
création est certainement un grand
livre. Contemple, regarde, lis sa
partie supérieure et sa partie
inférieure. Dieu n’a pas écrit avec de
l’encre pour que tu puisses le
connaître : il a mis sous tes yeux les
choses mêmes qu’il a faites. Pourquoi
cherches-tu une voix plus puissante ?
Le ciel et la terre s’écrient : “C’est
Dieu qui m’a fait” » [7].

Cependant, la philosophie elle aussi
se heurte à des questions ultimes :
Pourquoi l’être plutôt que le néant ?
Pourquoi j’existe ? En ce sens, la foi
chrétienne apporte « une image de
Dieu nouvelle, la plus élevée que la
raison philosophique puisse jamais
forger ou concevoir. Or, la foi ne
contredit pas la doctrine
philosophique sur Dieu ; […] la foi
chrétienne en Dieu intègre en elle-



même la doctrine philosophique sur
Dieu et la porte à sa plénitude » [8].
Devant la question du pourquoi, du
sens ultime de l’existence — une
question qui, tôt ou tard, devient
décisive pour tous —, on ne trouve
que le silence. Mais la foi chrétienne
accourt pour répondre avec
sérénité : Dieu était déjà là avant le
monde, il a pensé à lui et l’a créé par
amour.

Cette affirmation si simple conduit,
en réalité, à s’inscrire en faux contre
une objection qui s’oppose à la
notion de création : elle démythifie
l’univers. La compréhension du
monde comme création de Dieu est «
la “Lumière” décisive de l’histoire
[…], la voie pour briser les craintes
qui avaient réprimé les hommes. Elle
signifie la libération de l’Univers par
la raison, la reconnaissance de sa
rationalité et de sa liberté » [9]. Bien
que la science soit capable de lire
une partie importante de la logique



interne de la nature, une science
sans Dieu ne délivrerait pas le
monde de ses mythes, du moment
qu’il resterait inévitablement des
fissures à combler par d’autres
explications [10]. Il n’est pas possible
qu’elle puisse un jour combler d’elle-
même ces fissures, compte tenu de
son autolimitation au domaine de
l’empirique. De même, l’homme ne
cessera pas de se poser toutes ces
questions, montrant par-là, tout
comme par la pratique de la science,
qu’il a besoin d’aller bien au-delà de
l’empirisme. L’esprit humain, en
effet, se manifeste parmi d’autres par
le fait que chacun de nous est bien
conscient de son identité face au
monde et qu’il se pose des questions
au sujet de ces fissures. Par ailleurs,
certains pourraient penser que le fait
de se les poser est assez stupide.
Cependant, tout cela met bien en
évidence, y compris dans une
réflexion purement philosophique,
que nous sommes quelque chose de



plus qu’une simple partie du monde,
bien qu’étant un microcosme qui
partage avec l’univers les mêmes
éléments.

La liberté personnelle et l’auto-
conscience grâce auxquelles nous
percevons que nous sommes
distincts du monde, sont de ce fait
comme de grosses fissures par
lesquelles l’homme peut s’ouvrir à la
transcendance : elles parlent d’un
Dieu personnel encore plus
radicalement distinct du monde, qu’il
a librement créé. Réciproquement, la
reconnaissance que la réalité tire son
origine de cette Liberté créatrice est
l’enjeu de la liberté humaine elle-
même et, par conséquent, de la
dignité de chaque personne [11]. Tel
est un des sens fondamentaux de
l’affirmation de la Genèse que « Dieu
a créé l’homme à son image » (Gn 1,
27) : nous sommes un miroir qui
permet d’entr’apercevoir Dieu. Voilà
pourquoi le bienheureux John Henry



Newman trouvait dans la conscience
« notre grand maître intérieur pour
la religion » [12], un « principe de
connexion entre la créature et le
créateur » [13].

La foi en la création ne vient pas
ajouter de l’extérieur « le monde de
l’esprit » au monde matériel : elle
affirme résolument plutôt que Dieu
embrasse l’univers matériel tout
entier. L’intuition poétique de Dante
l’a exprimé en termes immortels : «
Dieu est l’Amour qui meut le Soleil et
les autres étoiles » [14]. Au cœur du
réel se trouve Dieu et Dieu aime le
monde et chacun de nous : « C’est la
clef de l’amour qui a ouvert sa main
pour produire les créatures » [15]. En
ce sens, une pensée récurrente de
saint Josémaria possède une grande
profondeur théologique. Au moment
de passer à l’action, il avait
l’habitude de dire que la raison la
plus surnaturelle en est « parce que
nous en avons envie » [16]. La liberté



et l’amour, comme la rationalité et le
monde, parlent de Dieu. Dès lors, si
saint Augustin voyait Dieu dans le
livre de la nature, il le trouvait aussi
dans l’intimité de son âme : « Et voici
que tu étais au-dedans, et moi au-
dehors et c’est là que je te cherchais
[…] Tu as appelé, tu as crié et tu as
brisé ma surdité ; tu as brillé, tu as
resplendi et tu as dissipé ma cécité » 
[17]

Le miracle du monde

La réalité des miracles répond à la
même priorité qui est celle de la
liberté, de l’amour et de la sagesse de
Dieu par rapport au monde. Dans
son style paradoxal caractéristique,
Chesterton disait : « Si quelqu’un
croit à l’inaltérabilité des lois de la
nature, il ne peut croire aux miracles
d’aucune époque. Si quelqu’un croit
à une volonté antérieure aux lois, il
peut croire aux miracles de
n’importe quelle époque » [18]. Les



trois évangiles synoptiques parlent
d’un lépreux qui s’approche de Jésus
pour lui demander sa guérison. Jésus
répond : « Je le veux, sois purifié
» (Mt 8, 3). Dieu guérit cet homme
parce qu’il la voulu et, de la même
manière qu’il a créé le monde, il
nous a créés chacun de nous parce
qu’il la voulu, par amour.
Commentant le récit d’un autre
miracle, la guérison d’un aveugle,
Benoît XVI disait : « Ce n’est pas un
hasard si le commentaire final des
personnes après le miracle rappelle
le jugement de la création au début
de la Genèse : “Tout ce qu’il fait est
admirable” (Mc 7, 37). Dans l’action
guérissante de Jésus, la prière a un
rôle évident, à travers son regard
élevé vers le ciel. La force qui a guéri
le sourd-muet est certainement
provoquée par la compassion pour
lui, mais elle provient du recours au
Père. Ces deux relations se
rencontrent : la relation humaine de
compassion avec l’homme, qui entre



dans la relation avec Dieu, et devient
ainsi guérison. » [19]

Les miracles ne sont donc pas des
exceptions remettant en question la
solidité et la rationalité du monde
mais visent la racine même de cette
solidité : ils mettent en évidence ce
vrai miracle qu’est l’existence même
de l’univers et de la vie. Le vrai
miracle, miraculum ce devant quoi
on ne peut qu’être admiratif, est la
création opérée par Dieu.
L’ouverture de la raison à ce
commencement des commencements
non seulement rend les miracles
raisonnables, mais rend raisonnable
surtout le monde lui-même. «
L’uniformité et la généralité des lois
naturelles […] amènent à penser que
la nature se suffit à elle-même.
Cependant, il n’y a pas de solution de
continuité entre la création et
l’événement le plus habituel et banal.
Le miracle intervient pour que nous
en soyons convaincus » [20].



On dit parfois que « nous vivons par
miracle », pour évoquer la manière
surprenante dont certains problèmes
ou dangers trouvent une solution. En
réalité, l’expression exprime une
vérité radicale : chaque instant de
notre vie ordinaire se déroule au
milieu du miracle d’un monde qui
existe par amour. « Chacun de nous,
chaque homme et chaque femme est
un miracle de Dieu, il est voulu par
Lui et Dieu le connaît
personnellement » [21]. Comme saint
Paul le disait à ceux qui l’écoutait à
l’Aréopage « c’est en lui que nous
avons la vie, le mouvement et l’être »
(Ac 17, 28). C’est pourquoi, « pour la
tradition judéo-chrétienne, dire
“création”, c’est signifier plus que
“nature”, parce qu’il y a un rapport
avec un projet de l’amour de Dieu
dans lequel chaque créature a une
valeur et une signification » [22]

***



« Je te rends grâce pour tant de
prodiges : merveille que je suis,
merveille que tes œuvres » (Ps 139,
14) : la foi en la création se mesure à
une attitude de profonde
reconnaissance. Malgré la souffrance
et le mal présents dans le monde, la
réalité tout entière apparaît comme
une promesse de bonheur, en
particulier notre existence et celle de
ceux qui nous entourent : « Ah ! vous
tous qui avez soif, venez vers l’eau,
même si vous n’avez pas d’argent,
[…] Venez, achetez sans argent, sans
payer, du vin et du lait » (Is 55, 1).
L’homme se sait sans moyens, car il
l’est réellement, tout en étant
destinataire d’une générosité infinie
qui l’appelle à vivre et à vivre pour
toujours. Saint Irénée en offre une
synthèse dans sa célèbre maxime : «
Car la gloire de Dieu, c’est l’homme
vivant, et la vie de l’homme, c’est la
vision de Dieu » [23]. Dans cette
perspective, la vie n’est pas une
simple lutte pour obtenir le succès ou



pour survivre, y compris dans les
conditions les plus extrêmes, mais un
espace pour la reconnaissance, pour
l’adoration, dans lesquelles l’homme
trouve son vrai repos [24]. « Quelle
merveilleuse certitude de savoir que
la vie de toute personne ne se perd
pas dans un chaos désespérant, dans
un monde gouverné par le pur
hasard ou par des cycles qui se
répètent de manière absurde ! Le
Créateur peut dire à chacun de nous :
“Avant même de te former au ventre
maternel, je t’ai connu” (Jr 1, 5). Nous
avons été conçus dans le cœur de
Dieu, et donc, “chacun de nous est le
fruit d’une pensée de Dieu. Chacun
de nous est voulu, chacun est aimé,
chacun est nécessaire” » [25].

Marco Vanzini / Carlos Ayxelá

Lectures pour approfondir

Catéchisme de l’Église Catholique, nos

279-324



Pape François, Enc. Loué sois-tu, ch.
II, « L’Évangile de la Création » (nos

62-100)

Benoît XVI

- Audience, 6 février 2013 ; Audience,
9 septembre 2005

- Homélie de la Veillée Pascale, 23
avril 2011 ; Homélie de la Veillée
Pascale, 7 avril 2012

- Message au Meeting de Rimini, 10
août 2012

- Discours à l’Académie Pontificale
des Sciences, 31 octobre 2008

- Discours à l’Université de
Ratisbonne, 12 septembre 2006

Jean Paul II

- Catéchèse sur la création, 8 janvier
1986 – 23 avril 1986



- Memoria e identidad, Planeta,
Barcelona 2005

Artigas, M.; Turbón, D. Origen del
hombre. Ciencia, filosofía y religión,
Eunsa, Pamplona 2007.

Chesterton, G. K. Santo Tomás de
Aquino, Rialp, Madrid 2016 (On Saint
Thomas Aquinas).

Guardini, R.

- El principio de las cosas:
Meditaciones sobre los tres primeros
capítulos del Génesis, publicado en
Meditaciones Teológicas, Cristiandad,
Madrid, 1965, 13-113. (Der Anfang
der Dinge [Meditationen über
Genesis, Kapitel 1-3]).

- “El ojo y el conocimiento religioso”,
en Los sentidos y el conocimiento
religioso, Cristiandad, Madrid, 1965,
21-48. (“Das Auge und die religiöse
Erkenntnis”).



- La aceptación de sí mismo. Lumen,
Buenos Aires 2016; Cristiandad,
Madrid 1962 (Die Annahme seiner
selbst).

Kehl, M. La creación, Sal Terrae,
Bilbao 2011 (Schöpfung: Warum es
uns gibt).

Marmelada, C.; Palafox, E.; Llano, A.
En busca de nuestros orígenes.
Biología y trascendencia del hombre
a la luz de los últimos
descubrimientos, Rialp, Madrid 2017.

Maspero, G.; O’Callaghan, P. Creatore
perché Padre. Introduzione
all’ontologia del dono, Cantagalli,
Siena 2012.

Polkinghorne, J. Science and
Theology, Parallelisms, en Tanzella-
Nitti, G. y Strumia, A. (eds.),
Interdisciplinary Encyclopedia of
Religion and Science,
www.inters.org.



Ratzinger, J.

- Progetto di Dio. Meditazioni sulla
creazione e la Chiesa, Marcianum
Press, Venecia 2012 (Gottes Projekt.
Nachdenken über Schöpfung und
Kirche).

– Creación y pecado, Eunsa,
Pamplona 2005 = En el principio creó
Dios [incluye la conferencia
Consecuencias de la fe en la
creación], Edicep, Valencia 2008 (Im
Anfang schuf Gott. Vier Münchener
Fastenpredigten über Schöpfung und
Fall. Konsequenzen des
Schöpfungsglaubens).

– Dios y el mundo. Creer y vivir en
nuestra época, Random House
Mondadori, Barcelona 2002, pp.
106-136 (Gott und die Welt. Glauben
und Leben in unserer Zeit).

Sanz, S. La creación, en
www.opusdei.org.



Tanzella-Nitti, G. Creation, en
Tanzella-Nitti, G. y Strumia, A. (eds.),
Interdisciplinary Encyclopedia of
Religion and Science,
www.inters.org.

[1]. Pape François, Enc. Lumen Fidei
(29-VI-2013), 27.

[2]. J. Ratzinger, La fiesta de la fe,
Desclée, Bilbao 1999, 25.

[3]. Saint Augustin, De quantitate
animae, 34, 77.

[4]. C’est en ce sens que Benoît XVI a
parlé du « courage pour élargir la
raison » (Discours à l’Université de
Ratisbonne -, 12 septembre 2006).

[5]. « Albert Einstein disait que dans
les lois de la nature “se révèle une
raison si supérieure que toutes les
pensées ingénieuses des hommes et



leur agencement ne sont, en
comparaison, qu’un reflet tout à fait
futile” […]. Une première voie, donc,
qui conduit à la découverte de Dieu
consiste à contempler la création
avec un regard attentif. » (Benoît XVI,
Audience, 14 novembre 2012).

[6]. Saint Thomas d’Aquin explique
que pour tirer l’être du néant il faut
une « puissance infinie » (cf. Somme
Théologique I, q. 45, 5, ad 3) : une
capacité qui ne peut être
communiquée à aucune créature,
précisément parce que les créatures
sont contingentes, c’est-à-dire
qu’elles pourraient n’avoir jamais
existé, comme nous le constatons
dans notre propre existence (Somme
Théologique I, q. 104, 1).

[7]. Saint Augustin, Sermon 68, 6.

[8]. J. Ratzinger, El Dios de la fe y el
Dios de los filósofos, Encuentro,
Barcelona 2007, 13.



[9]. J. Ratzinger, Creación y pecado,
Eunsa, Pamplona 2005, 37.

[10]. Nombreux sont les scientifiques
qui pensent de la sorte ; il suffit de
citer Einstein qui, à partir d’une idée
assez particulière de Dieu, est allé
jusqu’à dire que « la science sans la
religion est boiteuse ; la religion sans
la science, aveugle » (Pensieri, idee,
opinioni (1934-1950), Newton
Compton, Roma 1996, p. 29) ; et
Georges Le maître, prêtre et
physicien, qui a posé les bases de ce
qui serait postérieurement connu, au
début ironiquement mais plus tard
sérieusement, comme le Big Bang.

[11]. Cf. J. Ratzinger, La fiesta de la
fe, 25-26 : « Si, en partant de la
réalité, la personnalité n’est pas
possible ou n’existe pas, elle ne peut
non plus exister nulle part ailleurs.
Ou bien la liberté est possible en
partant de la réalité, ou elle n’existe
pas ».



[12]. Bienheureux John Henry
Newman, An Essay in Aid of a
Grammar of Assent, Longmans
Green and Co, London 1903, 389.

[13]. Ibidem, 117.

[14]. «L’amor che move il sole e
l’altre stelle» (Dante, Commedia.
Paradiso, XXXIII, 145).

[15]. Saint Thomas d’Aquin,
Commentum in secundum librum
Sententiarum, Prologus (cité par 
Catéchisme de l’Église Catholique, n°
293).

[16]. Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, n° 184.

[17]. Saint Augustin, Confessions, X,
27, 38

[18]. G. K. Chesterton, Orthodoxy,
New York, Dover 2012, 67.

[19]. Benoît XVI, Audience générale,
14 décembre 2011.



[20]. J. Guitton, Le temps et l’éternité
chez Plotin et saint Augustin, Aubier,
Paris 1955, 176-177.

[21]. Benoît XVI, Audience générale,
23 mai 2012.

[22]. Pape François, Loué sois-tu, 76.

[23]. Saint Irenée, Adversus haereses,
4, 20, 7 (cité par Catéchisme de
l’Église Catholique, n° 294).

[24]. Cf. Catéchisme de l’Église
Catholique, n° 347. Création, miracle,
adoration, reconnaissance… Ce n’est
pas par hasard que tous ces motifs
convergent vers le mystère
eucharistique. « L’Eucharistie unit le
ciel et la terre, elle embrasse et
pénètre toute la création. Le monde
qui est issu des mains de Dieu,
retourne à lui dans une joyeuse et
pleine adoration » (Pape François, 
Loué sois-tu, 236).



[25]. Pape François, Loué sois-tu, 65 ;
cf. Benoît XVI, Homélie dans la messe
inaugurale de son pontificat, 24 avril
2005.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-fr/article/lamour-qui-
embrasse-le-monde-la-creation-ii/

(20/01/2026)

https://opusdei.org/fr-fr/article/lamour-qui-embrasse-le-monde-la-creation-ii/
https://opusdei.org/fr-fr/article/lamour-qui-embrasse-le-monde-la-creation-ii/
https://opusdei.org/fr-fr/article/lamour-qui-embrasse-le-monde-la-creation-ii/

	L’Amour qui embrasse le monde (La création II)

