
opusdei.org

La vigne au
carrefour de
l’humain et du divin

Signe de la magnificence de la
Création pour Noé, lié aux
réjouissances à Cana, le vin
donne à pressentir quelque
chose de la fête définitive de
Dieu avec l’humanité.

30/10/2017

La vigne n'est pas un arbre tel qu'on
l'entend communément. C’est plutôt
une liane ligneuse, intermédiaire
entre les plantes herbacées et les



arbres, dont l’aire de répartition
correspond aux régions de climat
tempéré et de type méditerranéen.
Deux de ses espèces sont les plus
répandues :

- la vitis vinifera, à l’origine de la
plupart des cépages de grand renom,
tels le merlot, le cabernet, le 
sauvignon, le pinot etc....

- la vitis berlandieri : après la crise du
phylloxéra qui détruisit le vignoble
européen à la fin du XIXe siècle, cette
vigne d’origine américaine contribua
à sa reconstitution en fournissant
aux cépages réputés des porte-greffes
résistant à ce puceron ravageur et
tolérants aux sols calcaires.

Plante grimpante, elle peut atteindre
des dimensions impressionnantes,
escaladant les roches, tapissant des
murs, couvrant une pergola,
habillant un toit..., ce qui faisait dire
à Pline l’Ancien que les pampres
croissent sans fin !

https://dictionnaire.sensagent.leparisien.fr/Phyllox%C3%A9ra/fr-fr/
https://dictionnaire.sensagent.leparisien.fr/XIXe%20si%C3%A8cle/fr-fr/
https://dictionnaire.sensagent.leparisien.fr/XIXe%20si%C3%A8cle/fr-fr/


Dans l’Antiquité, l’escalier qui
montait aux combles du temple de
Diane à Éphèse provenait – disait-on
‒d’un seul cep ; les colonnes du
temple de Junon à Métaponte étaient
en bois de vigne…

La vigne remonte aux origines

Elle tient une bonne place dans la
Bible, citée près de 150 fois. En
Palestine, à chaque vignoble, il n'était
pas rare d’associer des figuiers, pour
avoir à la fois des figues et du vin. La
vigne poussait couramment en haute
treille, ce qui se reflétait dans le
langage par des expressions telles
que demeurer sous sa vigne ou son
figuier[1].

Elle est constitutive de l’histoire des
humains : parmi les différentes
essences envisagées au Jardin de
l’Éden, d'anciennes représentations
chrétiennes ont vu une vigne
derrière l’arbre de la connaissance
du bien et du mal [2] ; par la suite,

https://fr.wikipedia.org/wiki/Vigne


après le déluge, au départ d’une
nouvelle page de l’humanité,
l’Écriture présente Noé comme le
premier vigneron, le premier à
planter une vigne [3]. Il découvre le
vin qu’il vient de produire, il le
goûte, le savoure… Il en est enivré.
Euphorique, il jubile. Le vin lui fait
sentir la magnificence de la Création
purifiée et rénovée par les eaux du
ciel [4] : il est porteur d’une
dimension festive ; il est un signe
privilégié de l’avènement du Salut :
il donne à pressentir quelque chose
de la fête définitive de Dieu avec
l’humanité.

C’est pourquoi, dans l’Ancien
Testament, il est compté parmi les
rituels du sabbat, de la pâque et des
noces. Et, dans la continuité avec les
événements vétérotestamentaires, le
vin de Cana, par sa profusion,
manifeste la gloire du Seigneur [5],
l’abondance de sa prodigalité pour sa
pauvre créature qu’est l’homme. En



signant le miracle, Jésus indique que
l’heure messianique a sonné, que la
fête de Dieu avec son peuple, le don
de lui-même aux hommes a
commencé.

Le symbolisme de la vigne et du
vin chez les anciens Grecs

« La recherche de l’histoire des
religions évoque volontiers, comme
pendant préchrétien de l’histoire de
Cana, le mythe de Dionysos, le dieu
qui aurait découvert la vigne et qui
passe également pour avoir
transformé l’eau en vin » [6],.le dieu
de la métamorphose et de la
régénération de tout ce qui vit. Le vin
était son sang, élixir de vie et
breuvage d’immortalité. Lui-même
était don du vin [7] … mais aussi
instigateur des plaisirs de la fête et
de ses débordements. Le culte qui lui
est dédié laisse entrevoir que le vin
joue dans la Grèce ancienne un rôle



qui va au-delà de la simple
consommation :

- il symbolise la présence du divin 
[8]: flirter avec le vin et son ivresse,
n’était-ce-ce pas une manière de se
laisser inspirer par la divinité, d’en
rapprocher tant soit peu ce monde,
définitivement inaccessible depuis la
tromperie de Prométhée [9] ?
S’identifiant à son dieu, le « fidèle »
devenait lui-même « un Dionysos »,
le vin consommé favorisant cette
interpénétration progressive.

- il joue un rôle médiateur dans la
convivialité et revêt un caractère
nettement social. Le cadre le plus
approprié est le symposion [10],
réunion exclusivement masculine à
fort caractère aristocratique.

Les codes iconographiques à partir
desquels les peintres ont construit et
symbolisé l’image du symposion le
présentent plus religieux que
profane : image du bonheur éternel



pour les fidèles des mystères
dionysiaques ?

Philon d’Alexandrie a réinterprété «
l’histoire du vin » en la
démythologisant [11], en la
conduisant à sa vérité cachée. Le vrai
dispensateur du vin, dit-il, est le 
Logos divin. C’est lui qui nous libère
du pouvoir ambigu de ce breuvage,
source d’extase mais aussi d'ivresse
et de délire mystique chez Dionysos,
capable de faire communier l'homme
au divin ou, au contraire, de le
rabaisser au rang d'un animal. En
effet, il transforme le mythe, porte à
son accomplissement la vision qu’il
contient, et dispense la joie, la
douceur et l’allégresse du vin
véritable.

Travailler à la vigne du Seigneur

Je suis la vraie vigne [12]: dans
l’intimité de la dernière Cène, Jésus
nous livre cette parole réconfortante
qui nous arrache à la finitude de



l’existence et répond à l’attente
profonde de notre cœur :

a) cette vigne, c’est lui et c’est la
sienne :

- par son Incarnation en effet, le Fils
de Dieu s’est fait l’un des nôtres, s’est
laissé planter dans notre terre. Il est
entré dans la vigne. Il s’est identifié à
elle. Lui-même vit en elle ;

- par sa mort et sa résurrection, il a 
rassemblé en un seul corps les enfants
de Dieu dispersés [13] qui, par lui et
avec lui, sont tous la vigne. Ils lui
sont désormais indissolublement
unis, et leur vocation consiste à «
demeurer » dans la vigne.

b) la vigne, c’est nous aussi avec lui, 
dans la mesure où :

- nous acceptons de reproduire la vie
de don du Christ et de parler le
langage de la croix. La vigne ne peut
plus être arrachée [14] (…) mais aura



toujours besoin d’être nettoyée,
purifiée [15] afin de porter du fruit : 
tout sarment qui porte du fruit, il
l’émonde afin qu’il en porte davantage
[16]. Dieu ne se satisfait pas d’un don
à moitié. Aussi purifie-t-il les siens
grâce à la contradiction et aux
difficultés qui sont le pendant, pour
les arbres, de l’émondage : "Bien sûr,
cette taille et cet émondage te font
mal ! Mais quelle fraîcheur ensuite
dans les fruits, quelle maturité dans
les œuvres" [17] !

- nous nous laissons regénérer par la
sainte eucharistie : Isaïe et la
tradition prophétique enseignent que
Dieu attend de sa vigne des raisins et
un vin de qualité [18]. Dans l’intimité
du Cénacle et lors du discours de la
vigne, Jésus fait « discrètement
allusion au vin nouveau, celui auquel
renvoie déjà Cana et que désormais il
donnera : le vin issu de sa passion, de
son amour qui va jusqu’au bout [19]
(…) de son amour qui se donne sur la



Croix. Cet amour est le vin nouveau
délectable qui prend part aux noces
de Dieu avec les hommes (…) Ainsi, le
fruit que nous pouvons et devons
porter en tant que sarments avec le
Christ et en vertu de lui, le fruit que
le Seigneur attend de nous est
l’Amour qui accepte avec lui le
mystère de la Croix, l’Amour qui
nous fait participer à son don de soi »
dans l’eucharistie [20]. Si là, nous
demeurons unis à lui, alors nous
aussi nous porterons du fruit : non
plus le vinaigre de l’autosuffisance
ou de l’amertume envers l’œuvre de
Dieu, mais le bon vin de la joie de
Dieu et de l’amour envers le
prochain.

Devenez ce que vous recevez ! (saint
Augustin)

Bertrand Cauvin, expert forestier

Abbé Patrick Pégourier



[1] Cf. 1M 14, 12 ; Mi 4, 4 ; Za 3, 10.

[2] Cf. Gn 2, 17.

[3] Gn 9, 20.

[4] Cf. Gn 9, 8-10.

[5] Jn 2, 11.

[6] Benoît XVI, Jésus de Nazareth, 8.2. 
La vigne et le vin.

[7] Diodore de Sicile, Bibliothèque
historique, III, 62.

[8] Cf. Euripide, Le Cyclope, v. 503-510
et 519-529.

[9] Cf. Hésiode, La Théogonie,
535-560.

[10] Ce terme renvoie
étymologiquement au fait de boire
en compagnie. Même si souvent on a
l’habitude de le traduire comme «
banquet », sa signification est assez
différente. En fait, le banquet au sens



strict était composé de deux phases :
celle de la consommation des
aliments, et le symposion, centré sur
le vin que l’on mélangeait avec de
l’eau, pour tempérer ses effets,
autour duquel s’organisait la
conversation : on chantait de la
poésie et l’on pratiquait des jeux de
société. Le symposion est le principe
de sociabilité grecque par
excellence : « Buvons ! À quoi bon
attendre les lampes ? Il ne reste qu’un
doigt de jour. Apporte de grandes
coupes…, car le vin, le fils de Zeus et
de Sémélé l’a donné aux hommes pour
oublier leurs chagrins. Verse un
mélange d’un pour deux, remplis
jusqu’au bord, et qu’une coupe chasse
l’autre » ! (Alcée, frag. 336). Quelques
décennies après, Euripide fait
proclamer Dionysos « maître des gais
banquets tout fleuris de couronnes,
dont l’apanage est de conduire les
chœurs au son des flûtes, de rire et
d’endormir nos soucis quand le jus du
raisin brille au festin sacré et que,



dans les fêtes où l’on s’orne de lierre,
le cratère verse aux convives le
sommeil » (Les Bacchantes, 375-385).

[11] Théologien juif (– 13 av. J.-C. à
45/50 ap. J.-C.). En résumé : 1. le 
Logos imprègne l’univers et la raison
humaine (cf Fuir et découvrir, sur Gn
16, 6-14, n. 10) ; il permet de
discerner le divin. 2. il est possible de
développer sa parenté spirituelle
avec Dieu en cherchant
consciemment à lui ressembler, non
par “sortie de soi” dans l’extase, mais
en lui permettant de se révéler au-
dedans de soi (cf. id. 166). 3. le sage
peut donc absorber du vin sans
perdre la sagesse ou –
paradoxalement – en s’enivrant
d’une “ivresse sobre”, ivresse divine
plus sobre que la sobriété elle-même,
qui produit surtout la joie et le repos
de l’âme (Cf. De la plantation, n. 150,
156, 166).

Cf. aussi Benoît XVI, op. cit., ibid.



[12] Jn 15, 1.

[13] Jn 11, 52.

[14] Cf. parabole des vignerons
homicides : Mt 21, 33-43.

[15] Cf. Benoît XVI, op. cit., ibid.

[16] Jn 15, 2.

[17] J. Escriva, Chemin, 701.

[18] Cf. Le chant de la vigne, Is 5, 1-4.
Cf. aussi 24, 7-9.

[19] Jn 13, 1.

[20] Benoît XVI, op. cit., ibid.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-fr/article/la-vigne-au-
carrefour-de-lhumain-et-du-divin/

(13/01/2026)

https://opusdei.org/fr-fr/article/la-vigne-au-carrefour-de-lhumain-et-du-divin/
https://opusdei.org/fr-fr/article/la-vigne-au-carrefour-de-lhumain-et-du-divin/
https://opusdei.org/fr-fr/article/la-vigne-au-carrefour-de-lhumain-et-du-divin/

	La vigne au carrefour de l’humain et du divin

