
opusdei.org

Le Christ révèle la
miséricorde du Père

Cet éditorial de la série sur la
miséricorde analyse les
Écritures, la Parole de Dieu, où
se révèle la miséricorde du
Seigneur.

29/11/2022

Parmi les dialogues entre Dieu et
Moïse que nous trouvons dans le
libre de l’Exode, le prophète
demande au Seigneur, dans une
scène entourée de mystère, de lui
montrer son visage. Tu verras mon
dos, répond le Seigneur, mais ma



face, on ne peut la voir [1]. Quand vint
la plénitude des temps, Philippe
formule la même demande à Jésus,
lors d’un de ces entretiens empreints
de confiance que les apôtres avaient
avec le Maître : Seigneur, montre-
nous le Père et cela nous suffit[2].
La réponse du Dieu incarné ne se fait
pas attendre : Qui m’a vu a vu le
Père.[3]

Jésus-Christ révèle le Père : lorsque
nous méditons les Évangiles il nous
est donné de découvrir les traits de
Dieu — dont de manière éminente la
miséricorde — imprimés dans la
simplicité des propos et de la vie de
Jésus. La miséricorde divine, que
Dieu avait montrée tout au long de
l’histoire du peuple élu, resplendit
chez le Verbe incarné. En lui, le «
visage de la miséricorde du Père »[4],
s’accomplit pleinement la tendre
prière que le Seigneur avait apprise à
Moïse pour que les prêtres bénissent
les enfants d’Israël : Que le Seigneur



te bénisse et te garde ! Que le
Seigneur fasse pour toi rayonner
son visage et te fasse grâce ! Que le
Seigneur te découvre sa face et
t’apporte la paix ![5] En Jésus, Dieu
fait définitivement briller son visage
sur nous et nous accorde la paix que
le monde ne peut pas donner[6].

Le Dieu qui nous cherche et nous
écoute

La miséricorde de Dieu se laisse
entrevoir dès les premières pages de
la Genèse. Après leur péché, Adam et
Ève se cachent parmi les arbres du
jardin, ayant découvert leur nudité et
n’osant plus regarder Dieu dans les
yeux. Or, le Seigneur sort aussitôt à
leur rencontre : « Si à ce moment-là,
avec le péché, commence l’exil de
chez Dieu, il y a déjà la promesse du
retour, la possibilité de retourner à
Dieu. Dieu demande
immédiatement : “Adam, où es-tu ?”,
il le cherche.[7] » Le Seigneur leur



annonce la future victoire sur la
lignée du serpent et leur
confectionne même des tuniques de
peau pour bien montrer que, malgré
leur péché, son amour pour eux ne
s’était pas éteint[8]. Dieu ferme la
porte du paradis[9], tout en ouvrant à
l’horizon la porte de la miséricorde : 
Dieu a enfermé tous les hommes
dans la désobéissance pour faire à
tous miséricorde[10].

Dans le livre de l’Exode, le Seigneur
agit avec détermination pour
délivrer les Israélites opprimés.
Comme celles de la Genèse, les
paroles qu’il adresse à Moïse du
buisson ardent se projettent sur les
siècles futurs : J’ai vu, j’ai vu la
misère de mon peuple qui est en
Égypte. J’ai entendu son cri devant
ses oppresseurs ; oui, je connais
ses angoisses. Je suis descendu
pour le délivrer de la main des
Égyptiens[11]; Quel exemple pour
nous, si lents parfois à écouter et



mettre en pratique ce que les autres
attendent de nous ! Dieu est un Père
bon, qui voit les tribulations de ses
enfants et intervient pour obtenir
leur liberté. Une fois la mer Rouge
franchie, dans le cadre solennel du
Sinaï, le Seigneur se manifeste à
Moïse comme Dieu de tendresse et
de pitié, lent à la colère, riche en
grâce et en fidélité[12].

Un amour viscéral

Le Psaume 86 reprend presque
littéralement les paroles de l’Exode : 
Deus miserator (rajum) et
misericors (janún), patiens et
multæ misericordiæ (jésed) et
veritatis (émet)[13]. Dans sa
traduction en latin de la Bible, saint
Jérôme a décidé de traduire trois
concepts hébreux par trois termes
presque synonymes, dérivés du mot
miséricorde. Réellement, ces
concepts s’entrelacent, tout en
apportant chacun des nuances qu’il



convient de décortiquer si nous
voulons apprécier la réalité de la
miséricorde de Dieu, étant donné
qu’aucun mot ne peut l’épuiser.

L’adjectif rajum (miserator) vient de 
réjem, qui signifie « ventre, entrailles,
sein maternel » et s’emploie dans la
Bible pour évoquer la naissance
d’une créature[14].Rajum décrit les
souffrances d’une mère pour l’être
qui est littéralement la chair de sa
chair. Une femme oublie-t-elle son
petit enfant, est-elle sans pitié
pour le fils de ses entrailles ?
Même si les femmes oubliaient,
moi, je ne t’oublierai pas[15]. Dieu «
s’attendrit pour nous comme une
mère quand elle prend dans ses bras
son enfant, ne souhaitant qu’aimer,
protéger, aider, prête à tout donner,
à se donner elle- même. Telle est
l’image que nous suggère ce terme.
Un amour que l’on peut donc définir,
dans le bon sens du terme, de
viscéral »[16]. Un amour qui souffre



spécialement des oublis, négligences
ou abandons de ses enfants — Mon
peuple, que t’ai-je fait ? En quoi
t’ai-je fatigué ? Réponds-moi [17] —,
tout en étant toujours prêt à
pardonner et à passer sur cette
froideur ; un amour qui n’exaspère
pas toujours sa colère, mais prend
plaisir à faire grâce[18] ; un amour
qui s’apitoie sur la situation
lamentable où peuvent se trouver les
enfants au fil des années — Je vais te
porter remède, guérir tes plaies[19]

— et n’a de cesse qu’il les ait
retrouvés s’ils se sont éloignés ; un
amour plein de sollicitude pour
protéger ses enfants s’ils sont
attaqués ou poursuivis : Ne sois pas
terrifié, Israël ! Car me voici pour
te sauver des terres lointaines, et
tes descendants du pays de leur
captivité. Jacob reviendra et sera
paisible, il sera tranquille, sans
personne qui l’inquiète[20] ; un
accueil chaleureux et ému, sensible à
la moindre marque d’affection : 



Venez, achetez sans argent, sans
payer, du vin et du lait [21]. C’est un
amour qui nous apprend à avoir le
souci des autres, à souffrir de leurs
peines et à nous réjouir de leurs joies
; à être vraiment proches de ceux qui
nous entourent, par notre prière,
notre intérêt, nos visites aux
malades..., en définitive, en donnant
de notre temps.

Dieu est aussi qualifié de janún
(misericors). Cet adjectif, qui
pourrait se traduire par «
compatissant » vient du mot jen, qui
signifie « grâce, faveur » : quelque
chose qui est offert par pure
bienveillance, au-delà d’une justice
stricte. Il exprime l’attitude de Dieu
reflétée dans l’un des
commandements du code de
l’Alliance : Si tu prends en gage le
manteau de quelqu’un, tu le lui
rendras au coucher du soleil. C’est
sa seule couverture, c’est le
manteau dont il enveloppe son



corps, dans quoi se couchera-t-il ?
S’il crie vers moi je l’écouterai, car
je suis compatissant (janún), moi !
[22]Il s’agit d’un commandement
inspiré par la compassion envers le
pauvre, incapable de payer ce qu’il
devait en justice : le Seigneur ne
tolère pas de le voir souffrir et à
travers cette compassion — que Dieu
sait inspirer aux siens — s’ouvre la
voie vers la vraie justice : C’est
l’amour qui me plaît et non les
sacrifices, la connaissance de Dieu
plutôt que les holocaustes[23]. Celui
qui connaît vraiment Dieu sait le
reconnaître chez son frère qui
souffre. Nombreuses sont les
occasions que nous découvrirons de
servir les autres si nous demandons
au Seigneur ce regard compatissant.
L’année jubilaire est un bon moment
pour pratiquer, unis à d’autres
personnes, une œuvre de
miséricorde corporelle à l’endroit
même où nous nous trouvons.



Le Dieu fidèle, qui sait attendre

Ce même Psaume dit aussi que le
Seigneur est un Dieu d’une grande
miséricorde, multæ misericordiæ
(jésed), en employant en l’occurrence
un mot du lexique familier, qui
pourrait se traduire littéralement par
« piété » ou « bonté ». Ce mot
concerne surtout la bonté qui
caractérise les relations entre
parents et enfants, ou celles des
époux entre eux. C’est pourquoi,
lorsque Jacob, déjà très âgé, est sur le
point de mourir, il appelle son fils
Joseph pour lui demander : Montre-
moi bienveillance et bonté : ne
m’enterre pas en Égypte ![24] C’est-à-
dire qu’il lui demande de se
comporter en bon fils, en
accomplissant cette dernière volonté
de son père. Dire que Dieu déborde
de jésed équivaut à affirmer que Dieu
nous regarde toujours comme ses
enfants : ses dons et sa vocation sont
irrévocables[25]. « De ce Dieu



miséricordieux, il est également dit
qu’il est “lent à la colère”,
littéralement, “au souffle long”, c’est-
à-dire qu’il a le souffle vaste de la
longanimité et de la capacité de
supporter. Dieu sait attendre, ses
temps ne sont pas ceux impatients
des hommes ; il est comme
l’agriculteur sage qui sait attendre,
qui laisse le temps de croître à la
bonne semence, malgré l’ivraie (cf.
Mt 13, 24-30).[26]»

Finalement, il est dit que la
miséricorde du Seigneur est présidée
par l’abondance de vérité : et
veritatis (émet). En effet, la
miséricorde n’est pas une comédie
qui dissimule les offenses et les
blessures comme si elles n’avaient
jamais existé : les blessures ne sont
pas bandées « sans d’abord les
soigner ni les traiter »[27], autrement
elles pourraient s’infecter. Le
Seigneur est Médecin et il soigne
notre égoïsme si nous laissons sa



grâce pénétrer jusqu’au fond de
notre âme[28]. Lui permettre de nous
guérir signifie se reconnaître
pécheur, lui montrer les blessures
animés du désir de mettre en œuvre
les moyens opportuns pour les
soigner. Montre ta plaie ! pour qu’on
te guérisse complètement, pour
qu’on écarte de toi tout risque
d’infection, même si cela te fait
souffrir, comme pour une opération
chirurgicale[29]. Dans ce cas, le
Seigneur promet que quand vos
péchés seraient comme l’écarlate,
comme neige ils blanchiront. [30]

Une relation stable et sereine avec
Dieu et avec les autres ne peut se
construire que sur la vérité. Le vrai
bonheur — écrit saint Augustin en
pensant à notre vie sur terre et à
celle qui nous attend dans le ciel —
est la joie de la vérité, gaudium de
veritate [31]. Vivre dans la vérité est
beaucoup plus que connaître un
certain nombre de choses. C’est



pourquoi le terme hébreux émet
signifie aussi bien « vérité » que «
fidélité » : la personne sincère est
fidèle et celui qui souhaite être fidèle
aime la vérité. « Une fidélité sans
limites : voilà le dernier mot de la
révélation de Dieu à Moïse. La
fidélité de Dieu ne vient jamais à
manquer, car le Seigneur est le
Gardien qui, comme dit le Psaume,
ne s’endort pas, mais veille sans
cesse sur nous pour nous conduire à
la vie : Qu’il empêche ton pied de
glisser, qu’il ne dorme pas, ton
gardien. Non, il ne dort pas, ne
sommeille pas, le gardien d’Israël.
[...] Le Seigneur te gardera de tout
mal, il gardera ta vie. Le Seigneur
te gardera, au départ et au retour,
maintenant, à jamais (121, 3-4. 7-8). 
[32] »

En somme, dans l’Ancien Testament
la miséricorde divine est l’accueil
maternel et intime que le Seigneur
offre à celui qui est dans le besoin et



reconnaît la vérité de sa situation, ses
faiblesses, ses erreurs et péchés ou
ses infidélités. Non seulement Dieu le
délivre de ce qui pèse sur lui et
l’oppresse mais il le guérit et le
rétablit dans sa dignité de fils.

Le visage de la miséricorde du
Père

Ce qui était dès le commencement,
ce que nous avons entendu, ce que
nous avons vu de nos yeux, ce que
nous avons contemplé, ce que nos
mains ont touché du Verbe de vie...
[33]. Ces mots vibrant de l’apôtre que
Jésus aimait nous parviennent avec
la force avec laquelle ils furent
rédigés. En Jésus, il a vu et touché
l’amour de Dieu, ce que tous les
chrétiens peuvent aussi faire, pour
que notre joie soit complète [34]. «
Jésus Christ est la miséricorde divine
en personne: rencontrer le Christ
signifie rencontrer la miséricorde de
Dieu.[35] » Voilà pourquoi saint



Josémaria nous invitait à ne jamais
nous lasser de savourer ces scènes
émouvantes où le Maître procède
avec des gestes divins et humains à la
fois, ou bien expose avec des
tournures, elles aussi humaines et
divines, l’histoire sublime du pardon,
qui est celle de son Amour
ininterrompu pour ses enfants[36].

Le Christ est le bon samaritain[37] qui
ne prend pas l’autre côté de la route
devant ceux qui sont dans le besoin,
spirituel ou matériel, mais qui
s’émeut et porte remède aux
malheurs. « Dieu se mêle de nos
misères, il s’approche de nos plaies et
les guérit avec ses mains ; et pour
avoir des mains, il s’est fait homme.
C’est un travail de Jésus, personnel :
un homme a commis le péché, un
homme vient le guérir [38]. » La vie
entière du Seigneur est pleine de
gestes de miséricorde : il pardonne
les péchés au paralytique descendu
sur son grabat par le toit de la



maison où il se trouvait[39], il
ressuscite et remet vivant à sa mère
le fils unique de la veuve de Naïm[40],
il nourrit miraculeusement les foules
qui le suivent pour qu’elles ne
défaillent pas.[41] « Ce qui animait
Jésus en toute circonstance n’était
rien d’autre que la miséricorde avec
laquelle il lisait dans le cœur de ses
interlocuteurs et répondait à leurs
besoins les plus profonds. [42]»

Cet amour inconditionnel du
Seigneur atteint sa plus grande
expression dans sa Passion. En elle,
tout n’est que pardon donné aux
hommes, patience devant nos
péchés, paroles sans la moindre trace
d’amertume. Cloué au bois de la
Croix, il est touché par la confession
sincère d’un larron — pour nous,
c’est justice, nous payons nos actes
— qui formule aussitôt sa demande : 
Jésus, souviens-toi de moi, lorsque
tu viendras avec ton royaume[43]. Il
s’agit d’un instantané parfait de la



miséricorde : Jésus accueille la
demande de cet homme ayant besoin
d’affection, qui reconnaît avec
simplicité le mal de sa vie ; il lui
pardonne et lui ouvre la porte
d’entrée dans le ciel : En vérité, je te
le dis, aujourd’hui tu seras avec
moi dans le Paradis[44].

La réponse du Seigneur montre qu’il
avait attendu ce moment, comme il
l’attend pour chacun de nous à de
multiples reprises. « Jésus accueillait
les pécheurs avec bonté. Si nous
pensons de manière humaine, le
pécheur serait l’ennemi de Jésus, un
ennemi de Dieu, mais Lui
s’approchait d’eux avec bonté, il les
aimait et transformait leur cœur. [45]»

La Vierge Marie se trouvait au pied
de la Croix. Ayant confiance en son
intercession, nous nous adressons à
Dieu comme saint Josémaria nous l’a
appris, conformément à une
inspiration divine : Adeamus cum



fiducia ad thronum gloriæ ut
misericordiam consequamur [46],
avançons-nous avec assurance vers
le trône de la gloire afin d’obtenir
miséricorde.

Retour au sommaire

[1]Ex 33, 23.

[2]Jn 14, 8.

[3]Jn 14, 9.

[4]Pape François, Bulle Misericordiæ
vultus, n° 1.

[5]Nb 6, 24-26.

[6]Cf. Jn 14, 27.

[7]Pape François, Homélie, 7 avril
2013. Cf. Gn 3, 9

[8]Cf. Gn 3, 14-21.

[9]Cf. Gn 3, 24.

[10]Rm 11, 32.



[11] Ex 3, 7-8.

[12] Ex 34, 6. Une expression presque
identique se répète en plusieurs
endroits de la Sainte Écriture, en
particulier dans les Psaumes 86 (85),
15 et 103 (102), 8.

[13]Ps 86 (85), 15.

[14] Ainsi, par exemple, Ex 13, 2 :
“Consacre-moi tout premier-né,
prémices du sein maternel (réjem),
parmi les Israélites. Homme ou
animal, il est à moi.”

[15] Is 49, 15.

[16]Pape François, Audience, 13
janvier 2016.

[17]Mi 6, 3.

[18]Mi 7, 18.

[19] Jr 30, 17.

[20]Jr 46, 27.



[21]Is 55, 1.

[22]Ex 22, 25-26.

[23]Os 6, 6.

[24] Gn 47, 29.

[25] Cf. Rm 11, 29.

[26]Pape François, Audience, 13
janvier 2016.

[27] Pape François, Discours, 18
octobre 2014.

[28] Saint Josémaria,Quand le Christ
passe, n° 93.

[29] Saint Josémaria, Forge, n°192.

[30] Is 1, 18.

[31] Cf. saint Augustin, Confessions, X,
23.33.

[32] Pape François, Audience, 13
janvier 2016.



[33] 1 Jn 1, 1.

[34] 1 Jn 1, 4.

[35]Joseph Ratzinger, Homélie, messe 
pro eligendo pontifice, 18 avril 2005.

[36]Saint Josémaria, Amis de Dieu, n°
216.

[37] Cf. Lc 10, 33-35.

[38] Pape François, Méditation en la
chapelle de la Maison Sainte-Marthe,
22 octobre 2013.

[39]Cf. Mc 2, 3-12.

[40]Cf. Lc 7, 11-15.

[41]Cf. Mt 14, 13-21 ; 15, 32-39.

[42]Pape François, Misericordiæ vultus,
n° 8. Lc 6, 36.

[43]Lc 23, 41-42.

[44]Lc 23, 43.



[45] Pape François, Audience, 20
février 2016.

[46] Cf. He 4, 16.

Francisco Varo

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-fr/article/la-tendresse-de-
dieu-1-le-christ-revele-la-misericorde-

du-pere/ (02/02/2026)

https://opusdei.org/fr-fr/article/la-tendresse-de-dieu-1-le-christ-revele-la-misericorde-du-pere/
https://opusdei.org/fr-fr/article/la-tendresse-de-dieu-1-le-christ-revele-la-misericorde-du-pere/
https://opusdei.org/fr-fr/article/la-tendresse-de-dieu-1-le-christ-revele-la-misericorde-du-pere/
https://opusdei.org/fr-fr/article/la-tendresse-de-dieu-1-le-christ-revele-la-misericorde-du-pere/

	Le Christ révèle la miséricorde du Père

